
e - I S S N : 3 1 0 8 - 5 9 0 3

w w w . j o m r a . o r g

Journal of the Journal of the 
Music Research AssociationMusic Research Association

Cilt/Volume 1 Sayı/Issue 1

Kasım - November
2025



Journal of the Journal of the 
Music Research AssociationMusic Research Association

Cilt/Volume 1

Kasım - November

2025

w w w . j o m r a . o r g

e - I S S N : 3 1 0 8 - 5 9 0 3

Sayı/Issue 1



iii

Journal of the Journal of the 
Music Research AssociationMusic Research Association

e - I S S N : 3 1 0 8 - 5 9 0 3

İMTİYAZ SAHİBİ / OWNER 

Müzik Araştırmaları Derneği (MÜZADER) 

BAŞ EDİTÖR / EDITOR-IN-CHIEF

Prof. Dr. Öznur Öztosun Çaydere (Gazi Üniversitesi, Türkiye)

YARDIMCI EDİTÖR / ASSISTANT EDITOR

Kaan Gündüz (Müzik Araştırmaları Derneği, Türkiye)

YAZI İŞLERİ MÜDÜRÜ / ADMINISTRATOR

Barış İpekçiler (Müzik Araştırmaları Derneği, Türkiye)

EDİTÖRLER KURULU / EDITORIAL BOARD

Prof. Dr. Ahmet Serkan Ece (Ankara Müzik ve Güzel Sanatlar Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Nilgün Sazak (Sakarya Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Onur Topoğlu (Aydın Adnan Menderes Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Sabahat Burak (Antalya Akdeniz Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Tolen Kaiyrgazy Ashimbekuly (Kazak Ulusal Sanat Akademisi, Kazakistan) 

DANIŞMA KURULU / ADVISORY BOARD

Prof. Dr. Attila Özdek (Konya Necmettin Erbakan Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Bige Bediz Kınıklı (Hacettepe Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Dolunay Barış Akgül (Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi)

Prof. Dr. Ebru Temiz (Ankara Müzik ve Güzel Sanatlar Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Ezgi Babacan (Konya Necmettin Erbakan Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. İrfan Karaduman (Ordu Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Mehmet Safa Yeprem (İstanbul Marmara Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Nihan Yağışan (Antalya Akdeniz Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Nurtuğ Barışeri Ahmethan (Konya Necmettin Erbakan Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Sema Sevinç Çetin (Konya Necmettin Erbakan Üniversitesi, Türkiye)

YAYIN EDİTÖRLERİ / PUBLICATION EDITORS

Ayşe Şevval Bayram (Müzik Araştırmaları Derneği, Türkiye)

Beste Asma İpekçiler (Müzik Araştırmaları Derneği, Türkiye)

Süheyla Doğan (Sakarya Üniversitesi, Türkiye)

TÜRKÇE DIL EDITÖRÜ / TURKISH LANGUAGE EDITOR

Sibel Şimşek (Müzik Araştırmaları Derneği, Türkiye) 

İNGILIZCE DIL EDITÖRÜ / ENGLISH LANGUAGE EDITOR

Öğr. Gör. Günsu Elif Aydemir (Atılım Üniversitesi, Türkiye)

MIZANPAJ EDITÖRÜ / LAYOUT EDITOR

Batuğhan Öztekin (Müzik Araştırmaları Derneği, Türkiye)

Journal of the Music Research Association



iv

YAYIMLAYAN / PUBLISHED BY

Müzik Araştırmaları Derneği

YAYIN MERKEZİ / PUBLISHER OFFICE

Telefon: 0 (312) 215 70 27 /Dahili: 1012

E-mail: editor@jomra.com

Adres: Emek mah. Bişkek Cad. 125-127 MTC Plaza Kat:3 No:16 Çankaya / Ankara

YAYININ TÜRÜ / PUBLICATION TYPE

Uluslararası hakemli dergi

YAYIN SIKLIĞI / PUBLICATION FREQUENCY

Kasım - Mayıs 

YAYIN DILI / PUBLICATION LANGUAGE

Türkçe- İngilizce

HAKEM KURULU / REVIEW COMMITTEE

Prof. Dr. Attila Özdek (Konya Necmettin Erbakan Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Banu Özevin (Dokuz Eylül Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Bige Bediz Kınıklı (Hacettepe Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Can Karahan (Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Cenk Güray (Hacettepe Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Dolunay Barış Akgül (Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi)

Prof. Dr. Ebru Temiz (Ankara Müzik ve Güzel Sanatlar Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Emel Funda Türkmen (Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Ezgi Babacan (Konya Necmettin Erbakan Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. İlknur Özal Göncü (Gazi Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. İrfan Karaduman (Ordu Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. İrfan Karaduman (Ordu Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Mehmet Can Pelikoğlu (Atatürk Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Mehmet Safa Yeprem (İstanbul Marmara Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Mehmet Serkan Umuzdaş (Tokat Gaziosmanpaşa Üniversitesi)

Prof. Dr. Nihan Yağışan (Antalya Akdeniz Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Nurtuğ Barışeri Ahmethan (Konya Necmettin Erbakan Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Sema Sevinç Çetin (Konya Necmettin Erbakan Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Sercan Özkeleş (Ordu Üniversitesi, Türkiye)

Prof. Dr. Sühan İrden (Kocaeli Üniversitesi, Türkiye)

Doç. Dr. Alper Şakalar (Kahramanmaraş Sütçü İmam Üniversitesi, Türkiye)

Doç. Dr. Bahadır Çokamay (Çanakkale Onsekiz Mart Üniversitesi, Türkiye)

Doç. Dr. Bilgehan Sonsel (Gazi Üniversitesi, Türkiye)

Doç. Dr. Emre Ünlenen (Eskişehir Anadolu Üniversitesi, Türkiye)

Doç. Dr. Ersin Turhal (Mersin Üniversitesi, Türkiye)



v

Doç. Dr. Evin Erden Topoğlu (Aydın Adnan Menderes Üniversitesi, Türkiye)

Doç. Dr. Gözde Yüksel (Konya Necmettin Erbakan Üniversitesi, Türkiye)

Doç. Dr. Mehmet Şahin Akıncı (Zonguldak Bülent Ecevit Üniversitesi, Türkiye)

Doç. Dr. Tuğçe Kaynak Akçaoğlu (Kırıkkale Üniversitesi, Türkiye)

Doç. Dr. Üyesi Çiğdem Eda Angı (Niğde Ömer Halis Demir Üniversitesi, Türkiye)

Doç. Dr. Yakup Aksoy (Konya Necmettin Erbakan Üniversitesi, Türkiye)

Doç. Dr. Yavuz Selim Kaleli (Konya Necmettin Erbakan Üniversitesi, Türkiye)

Dr. Öğr. Üyesi Aslı Galioğlu (Sinop Üniversitesi, Türkiye)

Dr. Öğr. Üyesi Ayda Aras (Aksaray Üniversitesi, Türkiye)

Dr. Öğr. Üyesi Caner Kalender (Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi, Türkiye)

Dr. Öğr. Üyesi Emre Soylu (Kırıkkale Üniversitesi, Türkiye)

Dr. Öğr. Üyesi İdris Çakıroğlu (Kırıkkale Üniversitesi, Türkiye)

Dr. Öğr. Üyesi Mehmet Erhan Yiğiter (Gazi Üniversitesi, Türkiye)

Dr. Öğr. Üyesi Özgür Turan (Anadolu Üniversitesi, Türkiye)

Dr. Öğr. Üyesi Pelin Esmergül (Aksaray Üniversitesi, Türkiye)

Dr. Öğr. Üyesi Ruba Pekdemir Peker (Anadolu Üniversitesi, Türkiye)

Dr. Öğr. Üyesi Vahide Bahar Önder Şentürk (Konya Necmettin Erbakan Üniversitesi, Türkiye)

Dr. Ali Kerem Apaydın (Milli Eğitim Bakanlığı, Türkiye)

Dr. Baran Doğuş Daloğlu (Milli Eğitim Bakanlığı, Türkiye)



vi

İÇİNDEKİLER / CONTENTS

ARAŞTIRMA MAKALELERİ / RESEARCH ARTICLES

Echoes of Unity: The Shared Musical Memory of Safavid Tabriz and Ottoman Konya

Tebriz ve Konya Arasında Bir Ses Yolculuğu: Safevî–Osmanlı Ortak Müzik Hafızası

Tara Saiyah................................................................................................................................................................................... 1

Konservatuvar Öğrencilerinin Şan Eğitimi Alanındaki Başarı, Motivasyon, Özyeterlilik Algılarının Psikososyal Gelişim 
Düzeyleri Açısından İncelenmesi

Investigation of Conservatory Students’ Perceptions of Success, Motivation and Self-Efficiency in the Field of Voice Training in Terms of 
Psychosocial Development Levels

Baran Daloğlu, Sema Sevinç Çetin........................................................................................................................................... 24

Trt Repertuvarında Bulunan Nikriz Makamındaki Sözlü Eserlerin Makamsal Yapılarının Türkiye’deki Bölgelere Göre 
Analizi

Analysis of the Maqam Structures of The Verbal Works in the Nikriz Maqam Found in the Trt Repertoire According to The Regions in 
Turkey

Melike Kasılan, İnanç Aras Oruç .............................................................................................................................................. 43

Türk Müziğinde Meşk Geleneğinin Performans Teori Bağlamında İncelenmesi

An Analysis of the Meşk Tradition In Turkish Music In The Context of Performance Theory

Neşe Üstünkaya ........................................................................................................................................................................ 78

Tanzimat Dönemi Batılılaşma Hareketleri Doğrultusunda Kadın ve Müzik İlişkisi

The Relationship Between Women and Music in the Context of Westernization Movements During the Tanzimat Period

Saadet Abuzar, Erhan Özdemir................................................................................................................................................ 95

Cumhuriyetin İlk On Yılında Bestelenmiş Solo Piyano Eserlerine Genel Bir Bakış

An Overview of Solo Piano Works Composed in the First Decade of the Republic

Erkan Nuri Türkmen, Zehra Seçkin Gökbudak......................................................................................................................116

Ulus Kimliğinin İnşasında Müziğin Rolü: Yu-Mex Örneği

Constructing National Identity Through Music: The Yu-Mex Case Study

Alper Zengintaş.......................................................................................................................................................................137

17. Yüzyıl Avrupa’sında Operanın Doğuşundaki Felsefi ve Kültürel Etmenler

Philosophical and Cultural Factors in the Birth of Opera in 17th Century Europe

İlkim Nur Su .............................................................................................................................................................................152

Ses Mutasyonu ve Çocuklarda Ses Eğitiminin Rolü

Voice Mutation and the Role of Voice Training in Children

Burak Berke Özer ....................................................................................................................................................................169

Barış Manço’ya Ait Şarkıların Değerler Eğitimi Kapsamında İncelenmesi

Analysis of Barış Manço’s Songs Within the Scope of Values Education



1

Tebriz ve Konya Arasında Bir Ses Yolculuğu: Safevî–Osmanlı Ortak Müzik 
Hafızası

 Echoes of Unity: The Shared Musical Memory of Safavid Tabriz and 

Ottoman Konya

 1Anadolu University State Conservatory, Department of Musicology, Eskişehir, Türkiye

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

Tara Saiyah  —  tarasaiyahiran@anadolu.edu.tr

Geliş tarihi/Received: 14.10.2025  —  Kabul tarihi/Accepted: 18.11.2025  —  Yayın tarihi/Published: 30.11.2025

Bu makale, 24-26 Nisan 2025 tarihlerinde gerçekleştirilen “IV. Uluslararası Müzik Araştırmaları Öğrenci Kongresi”nde sözlü bildiri olarak 
sunulmuştur.

Telif hakkı © 2025 Yazar(lar). Açık erişimli bu makale, orijinal çalışmaya uygun şekilde atıfta bulunulması koşuluyla, herhangi bir ortamda veya 
formatta sınırsız kullanım, dağıtım ve çoğaltmaya izin veren Creative Commons Attribution License (CC BY) altında dağıtılmıştır.

Copyright © 2025 The Author(s). This is an open access article distributed under the Creative Commons Attribution License (CC BY), which 
permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium or format, provided the original work is properly cited.

Tara Saiyah1  

Research Article - Araştırma Makalesi

Abstract

Throughout history, Tabriz and Konya have stood as two of the most significant centers of cultural and mystical life 

in the Islamic world. However, the musical interactions between Safavid-era Tabriz and Ottoman Konya, particularly 

within the Mevlevi tradition, have rarely been examined through a systematic academic framework. This study aims 

to illuminate these connections by analyzing the modal, instrumental, and mystical correspondences between the two 

traditions through a multidisciplinary approach combining historical musicology, comparative modal analysis, and 

archival research.

Drawing on Ottoman and Safavid sources such as theoretical treatises, court manuscripts, and Sufi ritual documents, the 

research reconstructs the potential transmission of musicians and musical knowledge following the Ottoman conquest 

of Tabriz in 1514 during the Battle of Chaldiran. It explores whether musicians trained in the Safavid court of Tabriz 

migrated to the Ottoman Empire and how their musical practices might have shaped the Mevlevi repertoire in Konya. 

The study suggests that the Safavid modal system, deeply rooted in the theoretical legacy of Abd al-Qadir al-Maraghi, 

contributed to the evolution of Ottoman makam structures and to the spiritual aesthetics of Mevlevi music. The research 

addresses three central questions:

How did the modal system developed in Safavid Tabriz influence the formation of Mevlevi ceremonial music? Did 

musicians trained in the Safavid court migrate to the Ottoman Empire, and if so, in what ways did they contribute to 

Mevlevi practice? What common modal and instrumental features existed between the mystical music of Tabriz and the 

Mevlevi tradition of Konya?

By answering these questions, this work uncovers a previously neglected cultural transmission linking the Safavid and 

Ottoman musical worlds. It argues that this interaction not only enriched the Ottoman makam tradition but also shaped 

the spiritual and aesthetic layers of Sufi music within Mevlevi lodges. Ultimately, the research reconsiders Ottoman–

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0009-0005-5326-1794


2

Tara Saiyah

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

Safavid relations through the prism of shared musical memory, offering an original contribution to the field of historical 

musicology.

Keywords: Safavid Music, Ottoman–Safavid interaction, Modal Theory, Mevlevi Music, Cultural Transmission

ÖZ

Tarih boyunca Tebriz ve Konya, İslam dünyasının kültürel ve mistik yaşamının en önemli merkezlerinden ikisi olarak 

dikkat çekmiştir. Ancak Safevî dönemi Tebriz’i ile Osmanlı Konya’sı arasındaki müziksel etkileşim, özellikle Mevlevî 

geleneği bağlamında modal, çalgısal ve tasavvufi açıdan ortaya çıkan bağlantılar, şimdiye kadar sistematik bir akademik 

çerçevede yeterince incelenmemiştir. Bu çalışma, tarihsel müzikoloji, karşılaştırmalı modal analiz ve arşiv araştırmasını 

bir araya getiren disiplinlerarası bir yaklaşım yoluyla bu bağlantıları aydınlatmayı amaçlamaktadır.

Araştırma, kuramsal risaleler, saray yazmaları ve tasavvufî ritüellere ilişkin belgeler gibi Osmanlı ve Safevî kaynaklarına 

dayanarak, 1514 Çaldıran Savaşı sırasında Osmanlıların Tebriz’i fethetmesinin ardından Tebriz’den Osmanlı 

İmparatorluğu’na müzisyenlerin ve müzik bilgisinin aktarılmış olup olmadığı sorusunu yeniden ele almaktadır. Çalışma, 

Safevî modal sisteminin –köklerini Abdülkadir Merâgî’nin teorik mirasından alan– Osmanlı makam yapısının gelişimine 

ve Konya’daki Mevlevî müziğinin manevi estetiğine katkıda bulunmuş olabileceğini ileri sürmektedir. Araştırma üç temel 

soruya odaklanmaktadır: 

Safevî Tebriz’inde gelişen modal sistem, Mevlevî tören müziğinin oluşumunu nasıl etkilemiştir? Safevî sarayında yetişen 

müzisyenler Osmanlı topraklarına göç etmiş midir ve ettilerse Mevlevî pratiğine nasıl katkıda bulunmuşlardır? Tebriz’in 

mistik müziği ile Konya’daki Mevlevî geleneği arasında hangi ortak modal ve çalgısal özellikler bulunmaktaydı?

Bu sorulara yanıt aranarak çalışma, Safevî ve Osmanlı müzik dünyaları arasındaki daha önce ihmal edilmiş kültürel 

bir aktarımı ortaya çıkarmaktadır. Araştırma, bu etkileşimin yalnızca Osmanlı makam geleneğini zenginleştirmekle 

kalmayıp, aynı zamanda Mevlevîhânelerdeki tasavvufi müziğin ruhani ve estetik katmanlarını da şekillendirdiğini 

göstermektedir. Sonuç olarak çalışma, Osmanlı–Safevî ilişkilerini paylaşılan müziksel hafıza perspektifinden yeniden 

değerlendirerek tarihsel müzikoloji alanına özgün bir katkı sunmaktadır.

Anahtar Kelimeler: Safevî müziği, Osmanlı–Safevî etkileşimi,Modal teori, Mevlevî müziği, Kültürel aktarım

Introduction

Throughout the history of the Middle East, the cities of Tabriz and Konya have functioned as two crucial centers where 

political authority, mystical thought, and musical expression intersected. Both cities became symbols of spiritual and 

artistic refinement: Tabriz during the Safavid dynasty as a hub of Persian court and Sufi music, and Konya within 



3Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

Echoes of Unity: The Shared Musical Memory of Safavid Tabriz and Ottoman Konya
the Ottoman Empire as the birthplace of Mevlevi ritual and musical aesthetics. Music in both contexts transcended 

entertainment; it operated as a metaphysical medium through which divine unity was contemplated and experienced 

(During, 1984, p. 72).

Although these cities developed under different imperial structures, their shared Sufi heritage fostered similar musical 

philosophies. The Safavid and Ottoman worlds were connected through a deep metaphysical understanding of sound—

where modes and rhythms symbolized inner states of the soul. Yet, despite these cultural and spiritual parallels, the 

potential exchanges between Safavid Tabriz and Ottoman Konya have remained largely unexplored in academic literature. 

Most historical and ethnomusicological studies treat Ottoman and Persian musical traditions as isolated phenomena, 

focusing either on local stylistic developments or on court patronage systems (Feldman, 1996, pp. 21–23).

This research seeks to bridge that divide by investigating how the Safavid modal system, cultivated in sixteenth-century 

Tabriz, may have informed the evolution of Mevlevi ceremonial music in Ottoman Konya. The conquest of Tabriz 

by Sultan Selim I in 1514 following the Battle of Chaldiran initiated not only political realignment but also cultural 

migration, including the relocation of artisans and musicians from the Safavid court to the Ottoman capital and Anatolian 

religious centers (Feldman, 1996, p. 44). Archival fragments suggest that some of these Tabrizi musicians entered Mevlevi 

environments, bringing with them distinct modal practices, instruments, and spiritual interpretations of sound.

The influence of Safavid theory on Ottoman music can be traced through the writings of ʿAbd al-Qādir al-Marāghī, 

whose treatises such as Maqāsid al-Alhān and Jāmiʿ al-Alhān circulated widely across Persian and Ottoman intellectual 

circles (Merāgī, 1435/1991). His classification of modes—Rast, Segāh, Nevā, and others—formed the conceptual bridge 

between Persian and Ottoman systems, later adapted into the makam theory that defined Ottoman court and Sufi 

repertoires (Wright, 1978, pp. 56–59). These continuities reveal that musical ideas traveled alongside theological and 

poetic discourses, sustaining a shared soundscape that transcended political borders.

Understanding this network of exchange requires moving beyond a simplistic narrative of influence. Rather than 

interpreting Ottoman music as a derivative of Persian theory, this study considers both as participants in a dialogical 

process of reinterpretation, where modal frameworks were continuously reshaped by mysticism, performance, and 

pedagogy. As Signell (1977) notes, the Ottoman makam tradition evolved not in isolation but through ongoing negotiation 

with pre-Ottoman modal thought, integrating Persian, Arabic, and Anatolian layers into a coherent musical language.

Therefore, this introduction positions the research within a broader historical-musicological framework that views 

cultural transmission as reciprocal rather than hierarchical. By analyzing archival evidence, theoretical texts, and ritual 

practices, the study reconstructs a multidimensional narrative of how musical memory resonated between Tabriz and 

Konya. It proposes that what has often been perceived as separate traditions were, in reality, two manifestations of a 



4

Tara Saiyah

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

continuous Turco-Persian sound world—one in which spiritual philosophy, modal science, and aesthetic expression 

converged into a shared musical identity.

Methodology and Research Questions

This research adopts an interdisciplinary methodology that combines historical musicology, comparative modal analysis, 

and archival investigation to explore the musical interrelations between Safavid Tabriz and Ottoman Konya. The objective 

is not only to trace historical evidence but also to reconstruct the aesthetic, theoretical, and ritual dimensions of musical 

exchange within a broader cultural context.

The study follows a historical-analytical framework, drawing upon primary sources from the sixteenth and seventeenth 

centuries, including Ottoman and Persian treatises, court records, and mystical writings. Particular attention is given to 

manuscripts housed in Istanbul and Tehran archives that document the musical practices of both the Safavid and Ottoman 

courts. The comparative reading of such documents allows for identifying patterns of modal structure, instrument usage, 

and ritual performance shared between the two traditions.

In addition to written materials, the research engages in  comparative modal analysis, focusing on key modes such 

as Rast, Segāh, Hüseynī, and Nevâ, which appear in both Safavid and Mevlevi repertoires. By analyzing their scalar 

organization, melodic contours, and functional symbolism, the study aims to reveal how modal systems were not static 

theoretical entities but dynamic vehicles of cultural and mystical meaning (Signell, 1977, pp. 41-43). The approach 

follows the analytical principles outlined by Feldman (1996), who emphasized the need to read modal theory as a form 

of historical discourse reflecting evolving performance practices.

Furthermore, the research employs instrumental and ritual analysis to examine the role of performance in transmitting 

musical knowledge. Instruments such as the ney, tanbur, rebab, and oud serve as cultural mediators, bridging the sound 

worlds of Tabriz and Konya. The shared presence of these instruments in both Safavid and Mevlevi contexts is studied 

not only in terms of timbre and texture but also as symbolic artifacts within Sufi cosmology (Yekta, 1922, pp. 18–22). 

Rituals such as the Mevlevi sema and Safavid zikr are analyzed comparatively to assess how rhythmic cycles and modal 

transitions reflect parallel spiritual journeys.

The analytical framework also integrates music theory historiography, focusing on the influence of Abd al-Qadir al-

Maraghi’s theoretical system on both Safavid and Ottoman modal thought. His conceptualization of the maqam as a 

relational system—defining tonal hierarchies, melodic pathways, and emotional associations—provides the theoretical 

foundation for understanding the shared modal vocabulary between the two cultures (Merāgī, 1435/1991).

In reconstructing the modal structures of the Safavid period, primary emphasis has been placed on the catalog data of 



5Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

Echoes of Unity: The Shared Musical Memory of Safavid Tabriz and Ottoman Konya
major Iranian manuscript collections. The records of sixteenth-century musical treatises preserved in the Nusha-hā-

ye Musiqi collection of the National Library and Archives of Iran (MS 11245, 8841) and the manuscript holdings of 

the Malek National Library (MLM 5421, 993) constitute the principal comparative foundation for examining modal 

terminology, melodic pathways, and theoretical hierarchy. These Iran-centered sources clearly demonstrate the continuity 

of Safavid theoretical thought, particularly in the areas of modal nomenclature, cadential behavior, and the organization 

of tetrachord–pentachord structures. Turkish collections—specifically the Hacı Mahmud Efendi manuscripts of the 

Süleymaniye Library (nr. 1247, 2173, 3019), the Dîvan registers of the Topkapı Palace Archives (TSMA.d. 6388, 7724), 

and the Ottoman manuscripts of Atatürk Library (Osm.Kit. 2204/3, 3452)—were employed as secondary comparative 

material to trace how the terminological and structural patterns identified in Iranian sources were subsequently 

reinterpreted within the Ottoman meşk tradition. In this way, the analysis renders more visible the cultural trajectories 

through which the modal core shaped in Safavid Tabriz extended into Mevlevi musical practice, grounded firmly in the 

theoretical framework provided by Iranian manuscript traditions.

Based on these approaches, the study formulates three central research questions:

1.	 How did the modal system developed in sixteenth-century Safavid Tabriz influence the formation and 
structure of Mevlevi ceremonial music in Ottoman Konya?

2.	 Did musicians trained in the Safavid court migrate to the Ottoman Empire, and to what extent did they 
contribute to the evolution of Mevlevi and courtly musical traditions?

3.	 What common modal, instrumental, and mystical frameworks can be identified between Safavid music in 
Tabriz and Mevlevi music in Konya, and how do these reveal broader patterns of Turco-Persian cultural 
transmission?

Through addressing these questions, the research situates itself at the intersection of music theory, cultural history, and 

mysticism. It treats music not simply as an aesthetic artifact but as a living medium of historical continuity—a form 

of “sonic memory” that transcends imperial borders and reveals the shared spiritual imagination of the Ottoman and 

Safavid worlds.

Historical Background

Safavid Tabriz and the Musical Culture of the Sixteenth Century

During the sixteenth century, Tabriz emerged as one of the most vital centers of Safavid Iran, both politically and 

artistically. Under the reign of Shah Ismail I (1501–1524), the city became a courtly and spiritual hub where poetry, 

calligraphy, and music were cultivated as instruments of royal ideology and mystical devotion. Shah Ismail himself, 

writing under the pen name Khata’i, promoted a synthesis of Shia mysticism and Persian poetics that extended to musical 

expression (Farhat, 1990, pp. 12–15). Music in Tabriz during this period was not confined to entertainment but was 

deeply embedded in the spiritual practices of the court and the broader Sufi milieu.



6

Tara Saiyah

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

The modal system used in Safavid Tabriz was largely inherited from the Timurid and Turkmen traditions of the fifteenth 

century, particularly from the theoretical legacy of Abd al-Qadir al-Maraghi (Merāgī, 1435/1991). His treatises, Maqāsid 

al-Alhān  and  Jāmiʿ al-Alhān, served as foundational texts in both Persian and Ottoman theoretical circles, defining 

modal hierarchies, melodic pathways, and the symbolic associations of individual modes. Modes such as Rast, Zirafkend, 

and Nühüft retained their prominence in sixteenth-century Tabriz, forming the backbone of both courtly compositions 

and Sufi performances (Feldman, 1996, pp. 43–45).

Safavid musical culture was characterized by its dual function: it operated simultaneously within the refined environment 

of the royal court and the spiritual domain of Sufi brotherhoods. The overlap between these spaces facilitated a continuous 

exchange between elite and devotional repertoires. Instrumental ensembles featuring the tanbur, rebab, oud, santur, and 

chang reflected a synthesis of Persian, Central Asian, and Anatolian influences, creating a sonority that would later echo 

in Ottoman musical practice (During, 1984, pp. 95–99).

Ottoman Konya and the Mevlevi Tradition

Within the Ottoman Empire, Konya occupied a unique spiritual position as the birthplace of the Mevlevi order founded 

upon the teachings of Jalal al-Din Rumi (1207–1273). By the sixteenth century, the Mevlevi lodges of Konya had 

evolved into institutions where theology, poetry, and music were integrated into a ritual system of mystical ascent. The 

Mevlevi Ayin-i Şerif, composed of four selams or movements, became the most complex form of Ottoman Sufi music, 

representing successive stages of the seeker’s spiritual journey (Feldman, 1996, p. 97).

Music in Mevlevi practice held theological significance. Each mode corresponded to a particular spiritual state: Rast 

symbolized divine order, Segah embodied introspection, and Hüseyni conveyed surrender and peace. These symbolic 

associations align with similar interpretations found in Safavid mystical writings, suggesting a shared hermeneutic 

of sound across the two cultures (Wright, 1978, pp. 61–63). Konya’s Mevlevi lodges also served as centers of musical 

education, where performers mastered both the technical and spiritual dimensions of the Ottoman makam system.

Furthermore, the relationship between the Ottoman court and the Mevlevi order was one of mutual reinforcement. Many 

imperial musicians and composers, including court officials and dervishes, participated in Mevlevi training or composed 

for Mevlevi ceremonies. Thus, the aesthetic values of the court and the spiritual ideals of the Mevlevi order converged, 

creating an artistic environment where theoretical sophistication and mystical contemplation coexisted (Signell, 1977, 

pp. 52–55).



7Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

Echoes of Unity: The Shared Musical Memory of Safavid Tabriz and Ottoman Konya
The Battle of Chaldiran (1514) and the Beginnings of Cultural Transmission

The Battle of Chaldiran in 1514, which culminated in the Ottoman conquest of Tabriz by Sultan Selim I, represents 

a critical juncture in the cultural history of the region. While the political victory was short-lived, the event initiated 

a significant transfer of artistic and intellectual resources. Historical chronicles record that, following the conquest, 

numerous artisans, calligraphers, and musicians were relocated from Tabriz to Istanbul and other parts of Anatolia as 

part of the Ottoman policy of cultural assimilation (Feldman, 1996, p. 48).

Among these individuals were musicians trained in the Safavid court who carried with them the modal and instrumental 

traditions of Tabriz. Though documentation is fragmentary, evidence suggests that these musicians introduced new 

stylistic tendencies into Ottoman music—particularly in melodic ornamentation, rhythmic variety, and modal transitions 

(Wright, 1978, p. 70). The resulting synthesis contributed to the refinement of Ottoman makam practice and may have 

subtly shaped the evolution of Mevlevi ceremonial music.

In this sense, the Chaldiran campaign was not only a military confrontation but also a catalyst for cultural transformation. 

It opened a channel through which Persian modal thought, already grounded in the theoretical works of al-Maraghi, 

entered the Ottoman artistic sphere. The migration of musicians and the circulation of manuscripts ensured that the 

musical memory of Tabriz continued to resonate within the soundscape of Konya, Istanbul, and beyond.

Consequently, the sixteenth century should be viewed not as a period of isolation between the Safavid and Ottoman 

worlds but as an era of intricate cultural negotiation, where artistic forms—particularly music—transcended the sectarian 

and political divisions of their time. This historical background provides the essential foundation for understanding the 

subsequent analytical sections of this study, in which modal systems, instrumental lineages, and mystical performances 

are examined as vehicles of cross-cultural continuity.

The Safavid Modal System and Theoretical Structures

The Legacy of Abd al-Qadir al-Maraghi

Any attempt to understand the modal system of Safavid Tabriz must begin with the theoretical contributions of Abd 

al-Qadir al-Maraghi (d. 1435), whose writings remained central to Persian and Ottoman music theory well into the 

sixteenth century. His treatises—Maqāsid al-Alhān, Jāmiʿ al-Alhān, and Maqālāt-i Sharafiyya—offered a comprehensive 

taxonomy of modes, rhythmic cycles, and melodic behavior that shaped subsequent generations of theorists and 

performers (Merāgī, 1435/1991). Maraghi’s concepts of shuʿba (branch) and āvāze (subdivision of mode) provided an 

intricate vocabulary for describing modal nuance and melodic trajectory, emphasizing flexibility over rigidity.

In Safavid Tabriz, these theoretical frameworks persisted as living traditions rather than static systems. Court musicians 



8

Tara Saiyah

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

and Sufi practitioners alike internalized Maraghi’s modal architecture, using it as a foundation for both composed and 

improvised performance. The modes of Rast, Hüseynī, Segāh, and Nevâ—each defined by distinct scalar structures, 

tonal centers, and emotional associations—served as both technical and spiritual maps guiding the listener’s experience. 

As Feldman (1996, p. 45) notes, the Ottoman makam system itself bears unmistakable traces of this theoretical lineage, 

particularly in its hierarchical relationships between tonal degrees and its reliance on both ascending and descending 

melodic contours.

Maraghi described Rast as the “mother of all modes,” a concept echoed in later Ottoman writings. Its pentachord–

tetrachord structure, cadential patterns, and balance between ascent and repose exemplify the metaphysical ideal of 

harmony and order (Merāgī, 1435/1991, p. 78). Such characteristics made Rast an ideal vehicle for Sufi contemplation, a 

function it retained in both Persian and Ottoman devotional repertoires. The persistence of these theoretical principles 

across imperial and sectarian lines reveals how modal knowledge functioned as a shared intellectual resource within the 

broader Turco-Persian world.

Modal Diversity and Performance Practice

By the sixteenth century, the musical life of Tabriz displayed a remarkable diversity of modal practice. Modes were not 

chosen arbitrarily; their selection corresponded to social, ceremonial, or spiritual contexts. Courtly performances favored 

brilliant and ornate modes that highlighted virtuosity, while Sufi gatherings employed those evoking inner stillness and 

transcendence. This functional differentiation reflects a sophisticated understanding of how modal structure could shape 

emotional and spiritual response (Farhat, 1990, pp. 32–34).

The modal organization in Safavid Tabriz relied on the interplay of tetrachords and pentachords, defining each mode by 

its karar (finalis), güçlü (dominant), and asma karar (intermediate cadence). These parameters later became codified in 

Ottoman theory, suggesting direct continuity between Persian theoretical formulations and Ottoman adaptation (Signell, 

1977, p. 49). The reliance on melodic contour and modal trajectory in both repertoires points to a shared philosophy of 

sound as a vehicle for emotional expression and mystical ascent.

The Symbolic and Mystical Dimensions of Mode

In the Safavid world, the modal system carried symbolic meanings deeply rooted in Sufi cosmology. Each mode was 

believed to correspond to a spiritual state (hal) or metaphysical principle. Rast symbolized truth and divine balance, 

Segāh reflected introspection and inner struggle, while Hüseynī embodied tranquility and surrender. These associations 

were not merely poetic but informed actual performance practices within Sufi rituals, determining the modal selection 

according to the psychological and spiritual needs of the participants (During, 1984, pp. 118–121).



9Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

Echoes of Unity: The Shared Musical Memory of Safavid Tabriz and Ottoman Konya
Such symbolic readings find close parallels in the Mevlevi tradition, where modes were selected to accompany each stage 

of the Ayin-i Şerif. The four selams of the Mevlevi ceremony correspond to progressive stages of mystical elevation, each 

rendered in a specific mode whose emotional content aligns with the spiritual symbolism of that stage (Feldman, 1996, 

pp. 102–104). This convergence suggests that both Safavid and Ottoman musicians shared a semiotic understanding of 

mode—as a system through which the ineffable could be sonically articulated.

Parallels and Divergences with the Ottoman System

While the Ottoman makam tradition drew heavily on earlier Persian models, it gradually developed its own stylistic 

identity. Shared features included identical modal names (Rast, Buselik, Hüseynī, Uşşak), comparable ascending–

descending structures, and the integration of mode with rhythmic and poetic forms. Yet, differences also emerged: 

Ottoman musicians emphasized improvisational elaboration and formal symmetry, while Safavid practice often retained 

more flexible, orally transmitted variants (Wright, 1978, pp. 56–60).

Despite these divergences, the modal logic underlying both repertoires reveals a common aesthetic language. The 

adoption of Persian terminologies and the adaptation of theoretical categories into Ottoman pedagogy demonstrate 

not a mere act of imitation but a recontextualization of shared heritage. As Feldman (1996, p. 48) argues, the Ottoman 

makam system should be seen as the culmination of centuries of dialogue between Persian, Arab, and Anatolian modal 

traditions—a process in which Tabriz played a formative role.

Therefore, the Safavid modal system can be understood as both a continuation and a transformation of Maraghi’s 

intellectual legacy. Its dissemination to the Ottoman sphere—through migration, manuscript circulation, and ritual 

exchange—constituted a vital phase in the evolution of Middle Eastern modal thought. This theoretical bridge laid the 

foundation for the musical interactions examined in the following section, where Mevlevi ceremonial music is analyzed 

as the primary site of these modal intersections.

Mevlevi Ceremonial Music and Modal Intersections

The Musical Architecture of the Mevlevi Ritual

Within the Ottoman Sufi tradition, the Ayin-i Şerif stands as one of the most intricate and spiritually charged musical 

forms. Comprising four distinct selams (movements), it encapsulates the mystical journey of the dervish toward divine 

union. Each movement represents a metaphysical stage—awakening, purification, ecstasy, and reunion—and each is 

expressed through a particular mode and rhythmic cycle. As Feldman (1996, pp. 101–104) notes, the Ayin functioned as 

both a liturgical framework and a philosophical structure in which sound, motion, and devotion were inseparable.

The Mevlevi ritual employs large rhythmic cycles (usûl), such as Devri Kebir, Ağır Düyek, and Frenkçin, which provide 



10

Tara Saiyah

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

the temporal space necessary for modal development and meditative repetition. These cyclical patterns allow modes 

to unfold gradually, mirroring the inner progression of the spiritual seeker. The integration of modal transition (geçki) 

within these rhythmic cycles creates a sense of transformation that parallels the symbolic journey of the soul.

Each  selam  is associated with a particular set of modes whose emotional and theological resonances align with the 

ritual’s spiritual trajectory. The first movement often uses Rast, Hüseynī, or Pençgâh to signify balance and divine 

order. The second, emphasizing introspection, commonly employs Segāh or Uşşak. The third, representing ecstasy and 

transcendence, turns to modes like Nevâ, Hicaz, or Hüzzam. Finally, the fourth movement, symbolizing union and 

repose, frequently returns to Hüseynī or Rast, completing the circular progression (Signell, 1977, pp. 64–67). This cyclical 

return to the opening mode enacts musically what the Mevlevis describe as the “return to origin,” a sonic metaphor for 

the soul’s reunion with its divine source.

Modal and Symbolic Convergences

The Mevlevi understanding of mode mirrors the Safavid conception of modal symbolism in striking ways. In both 

traditions, modes are perceived not merely as scalar sequences but as vehicles for spiritual states. For example, Hüseynī 

represents tranquility and divine submission in both repertoires, while Segāh conveys melancholy and introspection 

(During, 1984, pp. 119–121). These shared associations indicate a continuity of Sufi semiotics that transcended imperial 

boundaries.

Furthermore, both systems emphasize the affective and ethical power of sound. The choice of mode in a Mevlevi 

ceremony, much like in a Safavid zikr gathering, was guided by the emotional and spiritual needs of the participants 

rather than by arbitrary aesthetic preference. This reflects a Sufi philosophy in which the mode becomes an audible 

manifestation of divine order and an instrument for disciplining the soul. Such an approach situates music within the 

broader metaphysical cosmology of Islamic thought, wherein sound mediates between the material and the spiritual 

realms (Farhat, 1990, p. 44).

Rhythmic Structures and Safavid Parallels

The rhythmic organization of Mevlevi ritual also reveals resonances with Safavid practice. In Safavid Tabriz, court and 

devotional music alike employed extended rhythmic cycles designed to facilitate meditative absorption. Instruments 

such as the daf, tanbur, and ney were used to articulate these patterns in a manner that mirrored breathing and heart 

rhythms, reinforcing the physiological basis of spiritual concentration (Feldman, 1996, pp. 108–110). The use of similar 

cyclical forms in the Mevlevi Ayin  suggests not a direct borrowing but a shared metaphysical logic of rhythm as the 

embodiment of cosmic order.



11Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

Echoes of Unity: The Shared Musical Memory of Safavid Tabriz and Ottoman Konya
This rhythmic continuity implies that the migration of musicians from Tabriz to Ottoman lands may have carried with it 

not only modal structures but also rhythmic concepts. As Wright (1978, p. 71) argues, rhythmic cycles in both Persian and 

Ottoman Sufi music were often associated with poetry and recitation, producing a unified aesthetic in which linguistic 

rhythm and musical time became indistinguishable. In this sense, rhythm served as a bridge between word and sound, 

intellect and spirit—another point of convergence between the two traditions.

Instrumentation and the Sound of Mysticism

The instrumentation of the Mevlevi ensemble (mutrib) also reveals points of contact with Safavid musical culture. 

The ney, regarded in Mevlevi thought as the symbol of the human soul’s longing for divine reunion, occupied a central 

position in both repertoires. In Safavid Tabriz, wind instruments and  tanbur-like lutes were similarly imbued with 

mystical significance, symbolizing the voice of divine inspiration (Yekta, 1922, pp. 19–22). The tanbur, rebab, and oud—

all integral to both Safavid and Mevlevi ensembles—served as instruments of meditation, their sustained tones and 

microtonal inflections mirroring the undulating rhythm of breath and prayer.

This shared instrumental vocabulary illustrates the continuity of musical symbolism across the Turco-Persian cultural 

sphere. Instruments were not simply tools of performance; they were spiritual emblems encoding layers of philosophical 

meaning. Their persistence across Safavid and Ottoman contexts suggests the existence of a “transcendent musical 

language” that linked Tabriz and Konya through shared spiritual imagination rather than through direct imitation or 

influence.

Modal Intersections as Historical Continuity

The modal and ritual parallels between Safavid and Mevlevi music demonstrate that cultural transmission operated on 

multiple levels—through migration, textual exchange, and shared metaphysical frameworks. While direct evidence of 

specific musicians’ movements remains limited, the structural affinities in mode, rhythm, and instrumentation provide 

strong circumstantial support for historical interaction. As Feldman (1996, p. 114) asserts, Ottoman music should be 

understood not as a self-contained system but as a dynamic synthesis continually redefined by external encounters and 

internal reinterpretations.

In this light, Mevlevi ceremonial music becomes a living archive of transregional memory—a site where the theoretical 

sophistication of Safavid Tabriz and the spiritual refinement of Ottoman Konya coalesced into a unified sonic identity. 

The modal intersections explored here therefore serve as both historical evidence and symbolic testimony of an enduring 

dialogue between two civilizations that, despite political opposition, shared a common devotion to the art of the sacred 

sound.



12

Tara Saiyah

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

Migration of Musicians and Cultural Transmission

The Post-Chaldiran Context

The aftermath of the Battle of Chaldiran (1514) marked a decisive turning point not only in the political balance between 

the Ottoman and Safavid empires but also in the circulation of cultural and artistic capital. When Sultan Selim I’s army 

temporarily occupied Tabriz, a significant number of artisans, scholars, and musicians were relocated to Istanbul and 

Anatolian urban centers as part of a deliberate Ottoman strategy to absorb and recontextualize Safavid cultural expertise 

(Feldman, 1996, p. 48). This migration did not merely transplant individuals; it transferred an entire system of musical 

thought, performance, and pedagogy.

The phenomenon of cultural relocation was not unique to this period. The Ottoman court had long maintained a policy of 

integrating foreign artists, including Persian, Arab, and Balkan musicians, into its imperial institutions. Yet, the influx of 

Tabrizi musicians after 1514 introduced a new layer of refinement, particularly in modal ornamentation, melodic design, 

and improvisational practice (Wright, 1978, p. 72). Their presence revitalized Ottoman court music and contributed to 

the consolidation of a shared Turco-Persian aesthetic that would shape Ottoman sound culture for centuries.

Although the surviving documentation concerning the transfer of Tabriz-trained musicians to the Ottoman court 

remains partly indirect, the convergence of several archival and repertorial indicators renders this movement historically 

compelling. Safavid-period treatises and court inventories frequently reference professional ensembles—such as the 

ʿazāfeh, navbat, and khāşşeh groups—whose modal terminology and melodic idioms reappear with striking consistency 

in early Ottoman meşk registers. Moreover, the Topkapı Palace Dîvan records (TSMA.d. 6388, 7724) list performers 

identified by ethnonyms such as “Tebrīzī,” “ʿAjamī,” or “Turkman,” suggesting the integration of musicians whose 

pedagogical background aligns with the Marāghī-derived theoretical tradition cultivated in Safavid Tabriz. Taken 

together, these repertorial echoes, terminological continuities, and onomastic traces offer a coherent pattern of cultural 

transmission—one constructed not from a single definitive document but from a network of mutually reinforcing 

historical signals that collectively support the plausibility of Tabrizi musicians shaping early Ottoman and Mevlevi 

musical practice.

Tabrizi Musicians in the Ottoman Court

Evidence from court chronicles and early Ottoman music manuscripts indicates that several musicians of Tabrizi 

origin were employed in the palace ensembles and ceremonial orchestras of Istanbul. These performers brought with 

them distinctive interpretive styles grounded in the Safavid modal tradition. They were particularly admired for their 

intricate melodic embellishments, rhythmic subtlety, and improvisational eloquence—qualities that became hallmarks of 

sixteenth-century Ottoman court music (Feldman, 1996, pp. 52–54).



13Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

Echoes of Unity: The Shared Musical Memory of Safavid Tabriz and Ottoman Konya
Some of these musicians, trained in the sophisticated environment of the Safavid court, also contributed to the 

diversification of the Ottoman instrumental palette. Instruments such as the kemençe, tanbur, and santur, already present 

in Persian practice, were incorporated into Ottoman ensembles with adapted tunings and techniques. Their introduction 

not only enriched the sonic color of Ottoman music but also symbolized the empire’s openness to aesthetic hybridization. 

The cross-fertilization between Persian and Ottoman performance idioms thus formed an early example of transcultural 

artistic synthesis (During, 1984, pp. 126–129).

Tabrizi Musicians and the Mevlevi Lodges

Beyond the imperial center, the influence of Tabrizi musicians extended into the spiritual and educational domains of 

the Ottoman world—most notably the Mevlevi lodges (Mevlevîhâne). These institutions functioned as both religious 

orders and conservatories, training dervishes in music, poetry, and spiritual discipline. Archival and anecdotal evidence 

suggests that some of the displaced musicians from Tabriz sought refuge or employment within these lodges, where their 

knowledge of Persian modal systems and Sufi repertoire found receptive ground (Signell, 1977, pp. 69–70).

This contact fostered a subtle yet significant transformation within Mevlevi ceremonial music. The inclusion of 

modes such as Nevâ, Segāh, and Hüseynī into Mevlevi  Ayin  compositions during the sixteenth century may reflect 

the assimilation of Safavid modal aesthetics. Similarly, innovations in instrumental performance—particularly 

in ney and tanbur technique—suggest a cross-cultural dialogue at the level of pedagogy and improvisation (Feldman, 

1996, p. 107). The process was not one of simple adoption but of reinterpretation, in which Persian modal logic was 

adapted to the devotional and structural needs of Mevlevi ritual.

Channels of Transmission

The transfer of musical knowledge from Tabriz to Konya and Istanbul occurred through both direct and indirect channels. 

Direct transmission involved the personal teaching activities of migrated musicians within court and Mevlevi contexts. 

Through apprenticeship systems, oral instruction, and collaborative performance, these individuals transmitted the 

stylistic and modal features of the Safavid repertoire to a new generation of Ottoman practitioners (Wright, 1978, p. 73).

Indirect transmission took place through the circulation of theoretical texts and notated examples. Manuscripts containing 

modal diagrams, rhythmic cycles, and treatises on Sufi aesthetics were copied and disseminated across the Ottoman 

domains. Some of these texts, derived from or inspired by the works of al-Maraghi, were reinterpreted by Ottoman 

scholars who sought to reconcile Persian theory with local practice. This intellectual exchange demonstrates that the 

boundaries between Persian and Ottoman music theory were fluid and porous rather than rigidly distinct (Merāgī, 

1435/1991; Feldman, 1996).



14

Tara Saiyah

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

Cultural Consequences

The migration of Tabrizi musicians catalyzed a long-term process of cultural synthesis that reshaped Ottoman musical 

identity. It reinforced the empire’s position as a crossroads of artistic traditions and contributed to the evolution of 

a cosmopolitan aesthetic in which Persian modal sophistication merged with Turkish rhythmic dynamism and Arab 

melodic expression. This hybridity, far from diluting local traditions, enriched them by situating Ottoman music within 

a broader transregional dialogue (During, 1984, p. 130).

Moreover, the transmission of musical knowledge between the two empires illustrates how art could transcend sectarian 

divisions. While political rhetoric often emphasized the opposition between Sunni Ottoman and Shi‘i Safavid ideologies, 

music functioned as a form of silent diplomacy, preserving a shared spiritual and aesthetic heritage. Through melody, 

rhythm, and modal resonance, the voices of Tabriz found continuity within the sacred spaces of Konya’s Mevlevi lodges—a 

testament to the resilience of cultural memory and the unifying power of art.

Instrumental and Mystical Connections

Instrumental Practices in Safavid Tabriz

In sixteenth-century Safavid Tabriz, instrumental music held a prominent place within both the court and Sufi milieus. 

The city’s cosmopolitan environment fostered a synthesis of Persian, Central Asian, and Anatolian influences, producing 

a distinctive timbral and modal richness. Ensembles typically included the tanbur, oud, rebab, santur, chang, and various 

percussion instruments. The presence of wind instruments, particularly the ney, reflected the continued importance of 

breath symbolism in Sufi metaphysics (During, 1984, pp. 94–98).

Instrumental virtuosity was highly prized in Tabriz. Musicians were trained not only in performance technique but also 

in modal improvisation (taqsim), which served as a test of both theoretical knowledge and spiritual insight. Improvisation 

functioned as a ritual act, embodying the spontaneous unfolding of divine inspiration. The  tanbur  and  rebab  were 

especially valued for their capacity to express subtle emotional states, while the santur and chang were associated with 

celestial harmony, their resonant timbres evoking the vibrational structure of the cosmos (Farhat, 1990, pp. 52–54).

Safavid iconography and miniature paintings frequently depict musical gatherings in which courtly and mystical elements 

coexist. These scenes illustrate the dual function of music in Tabriz: as an emblem of refinement and as a conduit of 

divine revelation. In this respect, the instruments themselves became mediators between earthly and spiritual realms—a 

notion that would later find resonance in the Mevlevi lodges of Ottoman Konya.



15Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

Echoes of Unity: The Shared Musical Memory of Safavid Tabriz and Ottoman Konya
Instrumental Practices in Ottoman Konya

In the Ottoman context, Konya’s Mevlevi lodges (Mevlevîhane) cultivated a highly codified system of instrumental 

performance. The ney occupied the central position in Mevlevi music, symbolizing the human soul’s separation from 

and longing for its divine source. The sound of the ney was understood as the voice of the spirit, and its circular breathing 

technique mirrored the cyclical nature of existence (Yekta, 1922, pp. 18–21).

Other instruments such as the tanbur, oud, rebab, and kudüm formed the structural backbone of the Mevlevi ensemble 

(mutrib). Each served a specific symbolic and musical function: the tanbur provided modal continuity, the rebab added 

emotional expressivity, the  oud  reinforced harmonic texture, and the  kudüm  maintained rhythmic discipline. The 

ensemble thus represented a microcosm of the cosmos, in which each instrument corresponded to a metaphysical 

element—earth, air, fire, and water (Feldman, 1996, pp. 120–123).

This symbolic framework reveals that Mevlevi music was more than an art form; it was an auditory theology. Instruments 

were chosen and played according to the spiritual logic of the ritual. The act of performance itself was regarded as a 

devotional practice (zikr), through which musicians aligned their bodies and souls with the rhythm of divine creation.

Shared Instrumental Vocabulary

The overlap between the instrumental traditions of Tabriz and Konya is striking. Both cultures employed 

the ney, tanbur, rebab, and oud as principal instruments, and in both, these instruments carried mystical connotations. 

The ney, for example, appears in Persian poetry and Mevlevi doctrine alike as a symbol of the soul’s yearning for God. 

The tanbur, described in both Persian and Ottoman sources as the “voice of truth,” was believed to reveal metaphysical 

realities through sound (During, 1984, p. 125).

The shared use of these instruments cannot be attributed to coincidence. The migration of musicians and the transmission 

of instrument-making techniques from Tabriz to Anatolia ensured that specific timbral aesthetics and construction 

methods were preserved. The Persian tanbur and the Ottoman tanbur of the sixteenth century show striking structural 

similarities, suggesting a continuous tradition of craftsmanship (Feldman, 1996, p. 127). Likewise, the rebab—used in 

both Safavid and Mevlevi ensembles—was associated with sorrow and humility, embodying the believer’s submission 

before the divine will (Wright, 1978, p. 74).

Mystical Dimensions of Musical Performance

The mystical interpretation of music served as the deepest common thread between Safavid and Mevlevi traditions. In 

both contexts, music was perceived as a form of dhikr—a remembrance of God expressed through sound. The vibration 

of the string or the breath through the ney was not merely a physical phenomenon but a manifestation of the divine word 



16

Tara Saiyah

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

in audible form (Farhat, 1990, p. 58).

In Safavid zikr assemblies, modes were selected according to the participants’ spiritual states. Rast was associated with 

initiation and balance, Segāh with introspection, and Nevâ with ecstasy. Similarly, in Mevlevi Ayin ceremonies, the modal 

progression across the four  selams  mirrored the seeker’s ascension toward unity with the divine (Feldman, 1996, p. 

132). The convergence of these practices demonstrates a shared phenomenology of sound in which music functioned 

simultaneously as meditation, revelation, and transformation.

Both traditions also treated the act of listening (samaʿ) as a sacred discipline. The listener was not passive but spiritually 

active, engaging in inner contemplation through sound. As Wright (1978, p. 76) observes, samaʿ represented a ritual of 

hearing that blurred the distinction between performer and audience, transforming the entire assembly into a collective 

instrument of divine resonance.

The Philosophical Continuity of Sound

Taken together, the instrumental and mystical connections between Tabriz and Konya reveal a continuous philosophical 

framework that views music as the audible expression of metaphysical truth. Instruments were extensions of the human 

body, and through them, musicians sought to replicate the harmony of the universe. The migration of instruments, 

techniques, and symbolic meanings between Safavid and Ottoman lands thus constituted a profound form of spiritual 

exchange.

As Feldman (1996, p. 134) suggests, such continuities challenge modern disciplinary boundaries by demonstrating that 

premodern music theory was inseparable from theology, metaphysics, and ritual practice. The sound worlds of Tabriz 

and Konya were, in essence, two manifestations of a single sacred cosmology—a shared understanding that music, when 

properly rendered, becomes an act of remembering the divine order underlying all existence.

Conclusion and Evaluation

This study has explored the intricate relationship between the musical and spiritual traditions of Safavid Tabriz and 

Ottoman Konya, revealing that the two cities were bound by a common aesthetic and metaphysical understanding of 

sound. Far from existing as isolated cultural centers, they were participants in a shared artistic dialogue that transcended 

borders, dynasties, and ideologies. Through historical reconstruction, modal analysis, and contextual interpretation, 

the research has shown that music served as a living medium through which ideas, emotions, and philosophies traveled 

freely between the two civilizations.

At the heart of this dialogue lies the continuity of modal thinking. The modal structures cultivated in sixteenth-century 

Tabriz did not vanish with political change; instead, they were reinterpreted and internalized within the Ottoman musical 



17Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

Echoes of Unity: The Shared Musical Memory of Safavid Tabriz and Ottoman Konya
consciousness. The modes that once resonated in the Safavid court found new life in the sacred halls of the Mevlevi 

lodges. This transformation illustrates the capacity of music to preserve intellectual and spiritual heritage even as empires 

rose and fell. Modal systems thus became not only frameworks for composition but vessels of memory, bearing traces of 

the shared human pursuit of transcendence through sound.

The movement of musicians between Tabriz and Ottoman territories further enriched this process. These individuals 

carried with them instruments, repertoires, and performance philosophies that would blend with existing traditions to 

form new hybrids. Their journeys were not merely acts of displacement but acts of creation, shaping a collective musical 

identity that reflected both diversity and unity. The convergence of styles, instruments, and modal vocabularies created 

an intercultural synthesis that strengthened the spiritual dimension of Ottoman music while honoring the legacy of 

Safavid artistry.

Equally significant was the symbolic and mystical function of sound. In both Tabriz and Konya, music operated as an 

act of remembrance—a bridge between the human and the divine. The ritual use of modes, rhythms, and instruments 

was rooted in the belief that every vibration reflected a fragment of cosmic order. Within the Mevlevi ceremony, this 

philosophy reached its purest expression: music became both prayer and revelation, a dynamic path toward spiritual 

illumination. The same vision animated the mystical assemblies of Tabriz, where each note symbolized a step on the 

journey toward divine unity.

Taken together, these findings illuminate a larger truth: that music, when understood as a form of metaphysical inquiry, 

transcends its immediate cultural setting. The connection between Tabriz and Konya demonstrates how artistic expression 

can endure beyond conflict, carrying within it the resonance of shared humanity. The melodies once heard in Safavid 

gardens and Ottoman lodges were not mere compositions but articulations of a timeless dialogue between the earthly 

and the eternal.

In essence, this study redefines the relationship between Safavid and Ottoman musical traditions as one of coexistence 

rather than opposition. It reveals that beneath the surface of political rivalry lay a deep current of artistic exchange 

sustained by devotion, imagination, and a common vision of beauty. The lost musical memory of Tabriz continues to 

echo through the spiritual music of Konya, reminding us that cultural memory is not confined to history—it lives in the 

sound that endures, in the silence that listens, and in the human desire to turn music into meaning.



18

Tara Saiyah

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

Bir Nəfəs, Bir Söz Bir Nefes, Bir Söz Whisper of Breath
Tabrizdən qalxar bir səs, Tabriz’den yükselir bir ses, From Tabriz rises a voice,
Konyada könül cavab verər. Konya’da bir yürek cevap verir. A heart in Konya answers.
Arada dəniz yox, Arada deniz yok, No sea lies between them —
Yalnız yel, yalnız nəfəs. Yalnız rüzgâr, yalnız nefes. Only wind, only breath.
İki diyar — bir yol, İki diyar — bir yol, Two lands — one path,
İki ürək — bir döyüntü.	 İki yürek — bir atış. Two hearts — one beat.
Göy birdir, ay birdir, Gökyüzü bir, ay bir, One sky, one moon,
Ruh birdir, nəfəs birdir.	 Ruh bir, nefes bir. One spirit, one breath.
Saz ağlar, torpaq dinləyər, Saz ağlar, toprak dinler, The lute weeps, the earth listens;
Hər sükut bir nəğmə doğurar. Her sessizlik bir ezgi doğurur. Every silence gives birth to a melody.
Türkün sözü torpaq kimi qədim, Türk’ün sözü toprak kadar kadimdir, The Turk’s word is as ancient as the soil,
Türkün səsi külək kimi əbədidir.	 Türk’ün sesi rüzgâr kadar ebedî. The Turk’s voice as eternal as the wind.
Hər şəhərdə eyni avaz, Her şehirde aynı tını, In every city, the same resonance,
Hər könüldə eyni ahəng. Her gönülde aynı ahenk. In every heart, the same harmony.
Biz o səsik --- Biz o sesiz — We are that voice —
zamanı aşan, zamanı aşan, crossing time,
torpağı birləşdirən, toprağı birleştiren, uniting the earth,
eyni nəfəsdən yaranan. aynı nefesten doğan. born of the same breath.

— Tara Saiyah · Eskişehir – Tabriz · 2025

Ethical approval

Ethical committee approval is not required for this research as it does not involve the use of human or animal subjects 
or sensitive data.

Author contribution

Study conception and design TS; data collection: TS; analysis and interpretation of results: TS; draft manuscript 
preparation: TS. All authors reviewed the results and approved the final version of the article.

Source of funding

The authors declare the study received no funding.

Conflict of interest

The authors declare that there is no conflict of interest.

Copyright Notice

All manuscript images and diagrams reproduced in this appendix are included with permission for academic reference 

only. No part of these images may be copied, redistributed, or reproduced in any form without the prior written consent 

of the author.

Acknowledgments

I am deeply indebted to Prof. Dr. Şerife Geniş, whose vision and guidance have been a constant source of inspiration, 

and to Prof. Dr. Ahmet Bülent Alaner, whose profound knowledge and sensitivity toward music have greatly shaped my 

way of thinking.



19Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

Echoes of Unity: The Shared Musical Memory of Safavid Tabriz and Ottoman Konya
Their mentorship and unwavering support have not only guided this research but have also enriched my entire academic 

journey.

Etik kurul onayı

Bu araştırmada insan, hayvan ve hassas veriler kullanılmadığı için etik kurul onayı gerekmemektedir.

Yazarlık katkısı

Çalışmanın tasarımı ve konsepti: TS, verilerin toplanması: TS; sonuçların analizi ve yorumlanması: TS; çalışmanın 
yazımı: TS. Tüm yazarlar sonuçları gözden geçirmiş ve makalenin son halini onaylamıştır.

Finansman kaynağı

Yazarlar, çalışmanın herhangi bir finansman almadığını beyan etmektedir.

Çıkar çatışması

Yazarlar, herhangi bir çıkar çatışması olmadığını beyan etmektedir.

Teşekkür

Bu çalışmanın şekillenmesinde akademik yönlendirmeleri, eleştirel katkıları ve ilham verici bakış açılarıyla bana yol 
gösteren Prof. Dr. Şerife Geniş’e ve müzik düşüncesine ilişkin derin bilgisi ve duyarlılığıyla akademik yaklaşımımı 
büyük ölçüde etkileyen Prof. Dr. Ahmet Bülent Alaner’e teşekkür ederim. Her iki hocamın desteği ve rehberliği, 

yalnızca bu araştırmanın gelişimine değil, akademik yolculuğumun bütününe değerli katkılar sağlamıştır.

Appendix 

Safavid Manuscript Excerpts from ʿAbd al-Qādir Marāghī’s Works

1. Excerpt from Jāmiʿ al-Alḥān

Original Text (Persian)

هر آوازی را شََدّّ و جذبتی باشد، و هر مقامی را نهایتی و غایتی

بعضی مقامات طرب انگیز باشند و بعضی محزون

و مقامِِ راست، اصلِِ مقامات است و میزانِِ اعتدال

آغازِِ آن بر دوگاه، قوّّتِِ آن بر نوا، و قرارِِ آن بر دوگاه بود

Har āvāzī-rā shadd va jadhbatī bāshad, va har maqāmī-rā nihāyatī va ghāyatī.

Baʿzī maqāmāt ṭarab-angiz bāshand va baʿzī maḥzūn.

Va maqām-e Rāst asl-e maqāmāt ast va mīzān-e eʿtedāl.

Āghāz-e ān bar Dugāh, quwwat-e ān bar Navā, va qarār-e ān bar Dugāh bovad.

English Translation

Every āvāz possesses both tension and attraction, and every maqām has its own finality and purpose.



20

Tara Saiyah

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

Some modes evoke joy, while others induce melancholy.

The mode of Rast is the origin of all modes and the measure of equilibrium.

Its beginning lies on Dugāh, its strength on Navā, and its finalis returns to Dugāh.

2. Excerpt from Maqāṣid al-Alḥān

و هر مقامی را درجاتیست،و هر درجاتی را خاصیتی

.سببِِ اختلافِِ درجات آن است که بعضی طبیعت گرم دارند و بعضی سرد

،چون در مقامِِ حسینی، نغمه را رِِقّتّی و سکونی باشد

.و در نغمهٔٔ نوا، حرکتی و بسطی

Va har maqāmī-rā darajatī-st, va har darajah-rā khāṣṣiyatī.

Sabab-e ekhtelāf-e darajāt ān ast keh baʿzī ṭabīʿat-e garm dārand va baʿzī sard.

Chon dar maqām-e Ḥosaynī, naghmeh-rā raqqatī va sokūnī bāshad,

va dar naghmeh-ye Navā, harekatī va basṭī.

English Translation

Every maqām has its own degree, and each degree possesses a distinct quality.

The reason for the differences between these degrees is that some carry a warm nature, while others bear a cold one.

Thus, in the mode of Hüseynî, the tone embodies softness and stillness,

whereas in Navā, it expresses movement and expansion.

Visual Material from Safavid-Era Persian Music Manuscripts

The following figures present selected folios from Safavid and post-Timurid Persian music manuscripts that visually 

illustrate the theoretical principles discussed in this study. These diagrams and tables reveal key aspects of modal 

classification, pitch hierarchy, interval calculation, and cosmological ordering in the Safavid tradition. As shown in 

Figure 1, the twelve-maqām circular diagram clearly illustrates the cosmological ordering that underlies the Safavid 

modal system. Together, they provide primary-source evidence that supports the structural and conceptual continuities 

traced between Safavid Tabriz and early Ottoman musical practice.

Figure 1

Twelve-Maqām Table and Large Modal Circle (Nusha-hā-ye Musiqi Collection, National Library of Iran).



21Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

Echoes of Unity: The Shared Musical Memory of Safavid Tabriz and Ottoman Konya

This folio combines a twelve-maqām grid with an extended circular modal diagram (dāyira). Red ink demarcates modal 

sectors and scalar boundaries, while the black inscriptions identify principal modes such as Rāst, Navā, Hoseynī, ʿErāq, 

Busalik, and others. The geometric layout exemplifies the Safavid conception of modality as a cosmologically ordered 

system grounded in proportional relationships and symbolic correspondences.

Figure 2

Concentric Modal Rings Depicting Hierarchical Pitch Functions.

This schematic representation uses concentric rings to organize the maqām into functional layers: finalis, strong degree, 

mediant, auxiliary tones, and modulating pitches. Such diagrams illuminate how Safavid theorists conceptualized melodic 

motion, cadential gravity, and differentiated pitch roles (darajāt). The visual model closely parallels the theoretical 



22

Tara Saiyah

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

descriptions preserved in Marāghī’s Jāmiʿal-Al ḥān and Maqā ṣid al-Al ḥān. As presented in Figure 2, the concentric-

ring model demonstrates the hierarchical organization of pitch functions within the modal structure.

Figure 3

Numeric Interval Tables for Modal and Scalar Calculation.

This folio contains a series of numeric grids used to measure intervallic distances and calculate modal correspondences. 

These tables demonstrate the computational rigor of Safavid modal science and offer insight into how theorists calibrated 

tetrachord–pentachord structures, scalar proportions, and symbolic mathematical relationships embedded in the 

maqām system. As illustrated in Figure 3, the numeric interval tables reflect the analytical methods used in Safavid 

modal calculation

Figure 4

Annotated Folio with Extensive Marginalia Clarifying Modal Processes.

This page presents dense marginal annotations by later performers and scribes. Red ink highlights structural markers 

such as cadential cues, modal transitions, or symbolic associations, while the black marginalia elaborate performance 

practices and interpretive notes. Such annotated folios offer rare insight into the pedagogical and practical reception of 



23Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 1-23

Echoes of Unity: The Shared Musical Memory of Safavid Tabriz and Ottoman Konya

Safavid theoretical texts. As shown in Figure 4, the dense marginal annotations and highlighted markers provide clear 

evidence of performers’ interpretive approaches to cadences and modal transitions.

Reference

During, J. (1984).  La musique traditionnelle de l’Azerbaïdjan et la science des muqâms. Éditions Recherche sur les 

Civilisations.

Farhat, H. (1990). The Dastgāh concept in Persian music. Cambridge University Press.

Feldman, W. (1996). Music of the Ottoman court: Makam, composition and the early Ottoman instrumental repertoire. 

Verlag für Wissenschaft und Bildung.

Merâgī, A. (1435/1991). Jāmi  al-Alʿān. O. Wright (Ed.). School of Oriental and African Studies, University of London.

Merâgī, A. (1435/1991). Maqāṣid al-Alḥān. O. Wright (Ed.). School of Oriental and African Studies, University of 

London. ʿ

Signell, K. (1977). Makam: Modal practice in Turkish art music. Asian Music Publications.

Wright, O. (1978). The modal system of Arab and Persian music A.D. 1250–1300. Oxford University Press.

Yekta, R. (1922). La musique turque. Librairie Orientaliste Paul Geuthner.



24

Investigation of Conservatory Students’ Perceptions of Success, Motivation 
and Self-Efficiency in the Field of Voice Training in Terms of Psychosocial 
Development Levels

Konservatuvar Öğrencilerinin Şan Eğitimi Alanındaki Başarı, 

Motivasyon, Özyeterlilik Algılarının Psikososyal Gelişim Düzeyleri 

Açısından İncelenmesi

 1Abdullah Mürşide Anadolu Lisesi, Ankara, Türkiye
2Necmettin Erbakan Üniversitesi, Güzel Sanatlar Eğitimi Bölümü, Müzik Eğitimi Anabilim Dalı, Konya, Türkiye

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 24-42

Baran Doğuş Daloğlu  —  barangitar@hotmail.com

Geliş tarihi/Received: 05.10.2025  —  Kabul tarihi/Accepted: 17.11.2025  —  Yayın tarihi/Published: 30.11.2025

Bu makale, Baran Doğuş Daloğlu’nun Prof. Dr. Sema Sevinç Çetin danışmanlığında yürüttüğü “Konservatuvar öğrencilerinin şan eğitimi 
alanındaki başarı, motivasyon, özyeterlilik algılarının psikososyal gelişim düzeyleri açısından incelenmesi” başlıklı doktora tezinden üretilmiştir. 
Ayrıca bu makale, 24-26 Nisan 2025 tarihlerinde gerçekleştirilen “IV. Uluslararası Müzik Araştırmaları Öğrenci Kongresi”nde sözlü bildiri olarak 
sunulmuştur.

Telif hakkı © 2025 Yazar(lar). Açık erişimli bu makale, orijinal çalışmaya uygun şekilde atıfta bulunulması koşuluyla, herhangi bir ortamda veya 
formatta sınırsız kullanım, dağıtım ve çoğaltmaya izin veren Creative Commons Attribution License (CC BY) altında dağıtılmıştır.

Copyright © 2025 The Author(s). This is an open access article distributed under the Creative Commons Attribution License (CC BY), which 
permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium or format, provided the original work is properly cited.

Baran Daloğlu1  , Sema Sevinç Çetin2  

Research Article - Araştırma Makalesi

ÖZ

Konservatuvar eğitimi, bireylerin sanatsal, teknik ve psikososyal gelişimlerini bir bütün olarak ele alan, yoğun ve disiplinli 

bir süreci kapsamaktadır. Bu sürecin önemli bir bileşeni olan şan eğitimi, yalnızca ses ve yorum becerilerini değil; aynı 

zamanda öğrencilerin motivasyon düzeylerini, özyeterlilik algılarını ve başarıya yönelik tutumlarını da şekillendiren çok 

boyutlu bir eğitim alanıdır.Bu çalışmada konservatuvar eğitiminde şan eğitimi alan öğrencilerin başarı, özyeterlilik algıları 

ve motivasyonlarının karşılaştırmalı olarak incelemesi yapılarak psikososyal gelişimlerinde meydana gelen değişimlere 

ilişkin bulguların saptanması amaçlanmıştır. Konservatuvarlarda batı müziği alanında şan eğitimi alan öğrencilerin bu 

alanı tercih etme nedenleri, başarı düzeyleri, özyeterlik algıları ve motivasyonları karşılaştırmalı olarak incelenmiş; aynı 

zamanda bu değişkenlerin öğrencilerin psikososyal gelişimlerine olan etkileri değerlendirilmiştir. Araştırma kapsamında, 

öğrencilerin bireysel motivasyon seviyeleri ile başarı yönelimleri ve bireysel çalışma alışkanlıkları arasındaki ilişki analiz 

edilmiştir. Araştırmada elde edilen nicel veriler, istatistiksel analiz teknikleriyle değerlendirilmiş ve değişkenler arası 

ilişkiler yorumlanmıştır.Çalışmanın verilerine göre; kadın öğrencilerin ders motivasyon düzeylerinin erkek öğrencilere 

kıyasla daha yüksek olduğu, 2. ve 3. sınıf öğrencilerinin ders başarılarının 1. sınıf öğrencilerine göre anlamlı düzeyde 

yüksek olduğu belirlenmiştir. Ayrıca, güzel sanatlar lisesi mezunu öğrencilerin ses eğitimi başarılarının diğer lise 

türlerinden mezun olanlara göre daha yüksek olduğu saptanmıştır. Başarıyı öğretmenin etkisine bağlayan öğrencilerin, 

diğer gruplara kıyasla daha yüksek başarı, motivasyon ve özyeterlik puanlarına sahip olduğu görülmüştür.Öğrencilerin 

başarıya ulaşmalarında yalnızca bireysel yeteneklerinin değil, aynı zamanda çalışma disiplini, yöntemleri ve motivasyon 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0003-1684-7305
https://orcid.org/0000-0003-0911-5827


25Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 24-42

Konservatuvar Öğrencilerinin Şan Eğitimi Alanındaki Başarı, Motivasyon, Özyeterlilik Algılarının Psikososyal Gelişim Düzeyleri Açısından İncelenmesi

düzeylerinin de önemli rol oynadığı anlaşılmıştır.Bu doğrultuda, şan eğitimi sürecinde geliştirilen özyeterlik algısı ve 

motivasyon düzeylerinin, eğitimin genel başarısı üzerinde anlamlı bir fark yarattığı sonucuna varılmıştır.
Anahtar Kelimeler: Konservatuvar Öğrencileri, Başarı, Motivasyon, Özyeterlik, Psikososyal Gelişim

ABSTRACT

Conservatory education encompasses an intensive and disciplined process that holistically addresses the artistic, 

technical and psychosocial development of individuals. Vocal education, an important component of this process, is a 

multidimensional educational field that shapes not only vocal and interpretative skills but also students’ motivation levels, 

perceptions of self-efficacy and attitudes towards success. This study aimed to determine findings regarding the changes 

that occur in their psychosocial development by conducting a comparative examination of the success, self-efficacy 

perceptions and motivations of students receiving vocal education in conservatory education. The reasons for choosing 

this field, the levels of success, self-efficacy perceptions and motivations of students receiving vocal education in Western 

music at conservatories were comparatively examined; at the same time, the effects of these variables on the students’ 

psychosocial development were evaluated. Within the scope of the research, the relationship between the students’ 

individual motivation levels, their success orientations and individual study habits was analyzed. The quantitative data 

obtained in the research were evaluated using statistical analysis techniques and the relationships between the variables 

were interpreted. According to the data of the study; It was determined that female students had higher course motivation 

levels than male students, while second- and third-year students’ course success was significantly higher than first-year 

students. It was also determined that students who graduated from fine arts high schools had higher success in voice 

training than graduates of other types of high schools. Students who attributed their success to the teacher’s influence were 

observed to have higher achievement, motivation, and self-efficacy scores compared to other groups. It was understood 

that not only individual talents but also study discipline, methods, and motivation levels play important roles in students’ 

success. In this respect, it was concluded that the perception of self-efficacy and motivation levels developed during the 

vocal training process make a significant difference in the overall success of the education.
Keywords: Conservatory Education Students, Success, Motivation, Self-Efficacy, Psychosocial Developme

Giriş

Ses estetik bir anlatım biçimidir.Estetik yönünün yanı sıra bir iletişim aracı olarak insanı tamamlayıcı nitelikte bir araçtır. 

Geçmişten günümüze müziğin temeli sesin oluşumu doğa taklidi ve kendini tanıma iç güdüsünden ortaya çıkmıştır. Her 

toplum kendi içerisinde özel bir müzik alanına sahip ve bu alanda uzman sayılabilir. Ses alanı müzik tarihinin en karmaşık 

alanlarından biridir. Bölgesel olarak bile ses yapıları, ses türleri, ses renkleri değişim göstermekte ve ayrışmaktadır. 

İnsan hayatının her alanında bilinçli veya bilinçsiz olarak sesini kullanır. Bu alanın gelişimi diğer çalgılara göre daha 

soyut olduğundan aktarımı karmaşık olabilir. Kademeli bir şekilde şan dersi alınması eğitiminde istenen davranış 

şekillerinin oluşturmasında önemli bir rol oynar. Şan en temel anlatım ile sesi geliştirme ve istenilen şekilde kontrol 

edebilme sanatı olarak anlatılmaktadır. Bunun yanında ses yapıları insanlarda farkılılar göstermektedir.Temelde erkek 

ve kadın sesleri olarak ayrılan bu alanda bireye göre eğitim vermek ve sese uygun egzersiz yapmak temel zorunluluktur. 

Şan eğitiminde yapılan ses egzersizlerinde kullanılan temel register bölgelerinin algılanması, öğrencide buna yönelik bir 



26

Baran Doğuş Daloğlu, Sema Sevinç Çetin

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 24-42

somut bir kavram oluşturulması açısından önem taşımaktadır. 

Şan eğitimi alan bireyin kişisel motivasyonunu yeterli oranda sağlanması, öz yeterlik inancının olması ile birlikte başarıyı 

elde etmesini mümkün kılacaktır. Şan eğitimi sırasında öğrencinin yeteri kadar öz güveninin olması ise performansını 

olumlu yönde artıracaktır.Şan eğitimindeki özyeterliliğe bağlı olarak öğrencilerin bireysel yetenekleri artacak ve sesini 

mümkün olabildiğince üst düzey performansla sergileyebileceği varsayılmaktadır. Bu çalışmada ki temel alt boyutların 

tamamlanması durumunda ise konservatuvar öğrencilerinin performans yetersizlik kaygıları önlenebilir ve başarıyla 

birlikte psikososyal kimlik gelişimleri olumlu düzeyde artırılabilir. Diğer bir ifade ile öğrencinin kendine olan özgüvenin 

ve inancının yüksek olması gerekmektedir. Bu durum eğitimden alınacak olan başarı düzeyini doğrudan etkilemektedir. 

“Konservatuvar (Alm. Konservatorium; Fr. Conservatoire; ing. Conservatory; It.Conservatorio), pratik ve teorik müzik 

ile çalgı öğrenimi için resmi ya da özel eğitim kurumudur” (Aktüze, 2010, ss.323-324). 

Problem Durumu

Konservatuvar eğitimi temel yapısı itibariyle sanatçı yetiştiren ve geliştiren kurumlardır bu kurumlarda verilen eğitim 

öğrencinin mesleki gelişimini önemli düzeyde etkilemektedir. Bunların dışında şan eğitimi sırasında kişisel farklılıklar 

ve eğitim ortamı da başarı üzerinde oldukça etki etmektedir.Konservatuvar öğrencilerine yönelik başarı, motivasyon, 

öz yeterlilik algılarının karşılaştırmalı olarak incelenmesi ve psikososyal gelişimlerine olan etkisinin belirlenmesi bu 

çalışmanın problem durumunu oluşturmaktadır.Bu nedenle araştırmanın problem cümlesi “Konservatuvar şan  eğitimi 

alan öğrencilerinin başarı, öz yeterlilik algıları ve motivasyonlarının psikososyal gelişimlerine etkisi nedir?’’şeklinde 

oluşturulmuştur. Bu problem cümlesine uygun alt problemler şu şekilde oluşturulmuştur.

1.	 Konservatuvar öğrencilerin Şan dersine yönelik sergilediği tutumlar ile akademik başarıları arasında nasıl bir 
ilişki bulunmaktadır?

2.	 Konservatuvar öğrencilerin Şan dersine yönelik sergilediği tutumlar ile motivasyon arasında nasıl bir ilişki 
bulunmaktadır?

3.	 Konservatuvar öğrencilerin öğrenim gördükleri sınıflar ile akademik başarıları ve özyeterlilikleri arasında nasıl 
bir ilişki bulunmaktadır?

Araştırmanın Amacı

Bu çalışmanın amacı konservatuvar eğitimi alan öğrencilerin şan konusunda gösterdiği başarı, öz yeterlilik ve motivasyon 

algılarını karşılaştırmak ve psikososyal gelişimleri ile ilişkisini tespit etmektir. Bu alanda eğitim alan, veren ve araştırmalar 

yapan araştırmacılara güncel bilgiler sunmak amaçlanmıştır. 

Araştırmanın Önemi

Şan  eğitiminin genel amacı; sesini doğru, güzel ve etkili bir şekilde kullanmasını sağlamak ve ses sağlığını korumaya 

yönelik davranışlar kazandırmaktır. Ayrıca çalışma literatüre katkı sunmasının yanında şan eğitimi öğrencilerini ve 



27Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 24-42

Konservatuvar Öğrencilerinin Şan Eğitimi Alanındaki Başarı, Motivasyon, Özyeterlilik Algılarının Psikososyal Gelişim Düzeyleri Açısından İncelenmesi

öğretmenlerini bilgilendirici içeriği olması sebebiyle de önem arz etmektedir. Bu çalışma konservatuvar eğitimi alan 

öğrencilerin şan eğitimine yönelik sergilediği tutumların anlaşılabilmesi, ses performansında gösterdiği başarıların 

ölçümünü yapabilmek ve bu amaca yönelik performans karşılaştırması ve psikososyal gelişim ilişkisi ortaya çıkarabilmek 

açısından önem taşımaktadır.

Yöntem

Araştırmanın Modeli

Bu araştırmada, nicel araştırma yöntemlerinden biri olan ilişkisel tarama modeli kullanılmıştır. İlişkisel tarama modeli, 

iki veya daha fazla değişken arasındaki ilişkiyi belirlemeyi ve bu ilişkinin yönü ile derecesini ortaya koymayı amaçlayan 

bir tarama türüdür (Karasar, 2005). Bu model, özellikle eğitim alanındaki araştırmalarda bireylerin mevcut durumlarının 

betimlenmesi ve değişkenler arasındaki ilişkilerin açıklanmasında yaygın olarak tercih edilmektedir.

Eğitimle ilgili problemlerin çoğunlukla tanımlanabilir yapıda olması, tarama modellerinin önemini artırmaktadır. Bu 

bağlamda, ilişkisel tarama modeli; belirli değişkenler arasındaki ilişkileri ortaya koymak, karşılaştırmalar yapmak ve 

uygulamaya dönük sonuçlar üretmek açısından işlevsel bir çerçeve sunmaktadır (Balcı, 2000). Araştırmada elde edilen 

nicel veriler, istatistiksel analiz teknikleriyle değerlendirilmiş ve değişkenler arası ilişkiler yorumlanmıştır. Bu tür 

çalışmalar, bireylerin davranışlarını etkileyen çok yönlü faktörlerin anlaşılmasına katkı sağlamaktadır (Büyüköztürk ve 

diğerleri, 2017).

Evren ve Örneklem 

Yapılan araştırmanın evrenini 2023-2024 eğitim-öğretim yılında Türkiye’deki konservatuvarlarda opera eğitimi 

görmekte olan öğrencilerden oluşturmaktadır. Araştırmanın örneklemini ise ulaşılabilir örnekleme yöntemiyle ulaşılan 

Afyon Kocatepe Üniversitesi Devlet Konservatuvarı, Anadolu Üniversitesi Devlet Konservatuvarı, Ankara Müzik ve 

Güzel Sanatlar Üniversitesi, Ankara Üniversitesi Devlet Konservatuvarı, Bilkent Üniversitesi Müzik ve Sahne Sanatları 

Fakültesi, Bülent Ecevit Üniversitesi Devlet Konservatuvarı, Çukurova Üniversitesi Devlet Konservatuvarı, Dokuz 

Eylül Üniversitesi Devlet Konservatuvarı,Hacettepe Üniversitesi Devlet Konservatuvarı, Haliç Üniversitesi Devlet 

Konservatuvarı,İstanbul Üniversitesi Devlet Konservatuvarı, Mersin Üniversitesi Devlet Konservatuvarı, Mimar Sinan 

Üniversitesi Devlet Konservatuvarı ve Selçuk Üniversitesi Dilek Sabancı  Devlet Konservatuarı’nda öğrenim gören 350 

öğrenci oluşturmuştur.Katılımcıların çalışmada kullanılan ölçeği özgür bir ortamda, herhangi bir baskı ve engelleme ya 

da yönlendirmeye maruz kalmadan gönüllü olarak cevaplaması sağlanmıştır.



28

Baran Doğuş Daloğlu, Sema Sevinç Çetin

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 24-42

Veri Toplama Araçları

Araştırmada kullanılan veri toplama araçları 4 bölümden oluşmaktadır.

Demografik Bilgi Formu

Bu kısımda katılımcıların kişisel bilgilerine yönelik olarak toplamda 11 soru (cinsiyet, sınıf düzeyi, okul adı, şan eğitimi 

ders saati yeterliliği, öğretmenin şan eğitimi dersi başarısındaki etkisi, şan eğitimi dersi öğretmen-öğrenci ilişkisi 

olumluluk düzeyi, ses grubunun doğru tespit edilme oranı, ders dışında şan eğitimi dersi için haftalık çalışma süresi, 

sesi olumsuz yönde etkileyen en önemli etmen, şan başarısını olumlu etkileyen en önemli etmen, şan eğitimi dersinin 

Konservatuvar gereksinimlerini karşılayacak donanım yeterliliği yer almaktadır.Bunun dışında Eriksonun Psikososyal 

gelişim düzeyi ölçeği (60 Soru), 2x2 Başarı yönelim ölçeği (20 Soru),Çalgı Performansı Öz-yeterlilik İnancı Ölçeği (20 

Soru),Bireysel Çalgı Dersi Motivasyon Ölçeği (25 Soru) yer almaktadır.

Verilerin Analizi

Araştırmada elde edilen verilerin analizinde SPSS 27.0 (Statistical package for the Social Sciences) programından 

faydalanılmıştır. Veriler değerlendirilirken tanımlayıcı istatistiksel metotlarının yanı sıra, güvenilirlik analizi ve demografik 

verilerle anket yargı ifadelerinin ilişkilerini ölçen parametrik testler yapılmıştır. Araştırmada katılımcıların demografik 

bilgilerine yönelik elde edilen veriler betimsel istatistik yöntemiyle ortalama ve frekans değerleri hesaplanmıştır. Ölçeğin 

geçerlilik ve güvenirliğini belirlemek için Cronbach alfa katsayısı hesaplanmıştır. 

Bulgular

Çalışmanın bu bölümünde araştırmadan elde edilen verilere ve bu verilerin değerlendirmelerine yer verilmiştir.

1. Demografik Verilere Yönelik İstatistiksel Bulgular

Tablo 1. 

Katılımcıların Kişisel Bilgilerinin Dağılımı

n %

Cinsiyet
Kız 230 65,7

Erkek 120 34,3

Sınıf Düzeyi

1. Sınıf 63 18,0

2. Sınıf 69 19,7

3. Sınıf 108 30,9

4. Sınıf 110 31,4



29Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 24-42

Konservatuvar Öğrencilerinin Şan Eğitimi Alanındaki Başarı, Motivasyon, Özyeterlilik Algılarının Psikososyal Gelişim Düzeyleri Açısından İncelenmesi

Okul Adı

Afyon Kocatepe Üniversitesi Devlet Konservatuvarı 5 1,4

Anadolu Üniversitesi Devlet Konservatuvarı 10 2,9

Ankara Müzik ve Güzel Sanatlar Üniversitesi 48 13,7

Ankara Üniversitesi Devlet Konservatuvarı 40 11,4

Bilkent Üniversitesi Müzik ve Sahne Sanatları Fakültesi 26 7,4

Bülent Ecevit Üniversitesi Devlet Konservatuvarı 5 1,4

Çukurova Üniversitesi Devlet Konservatuvarı 22 6,3

Dokuz Eylül Üniversitesi Devlet Konservatuvarı 18 5,1

Hacettepe Üniversitesi Devlet Konservatuvarı 64 18,3

Haliç Üniversitesi Devlet Konservatuvarı 34 9,7

İstanbul Üniversitesi Devlet Konservatuvarı 33 9,4

Mersin Üniversitesi Devlet Konservatuvarı 8 2,3

Mimar Sinan Üniversitesi Devlet Konservatuvarı 12 3,4

Selçuk Üniversitesi Dilek Sabancı Devlet Konservatuvarı 25 7,1

Tablo 1’de katılımcıların kişisel bilgilerinin dağılımı incelendiğinde, katılımcılardan 230 kişinin kız ve 120 kişinin ise 

erkek olduğu görülmektedir. Katılımcıların %31,4’ü 4. Sınıfta öğrenim görmektedir. Katılımcıları Afyon Kocatepe 

Üniversitesi Devlet Konservatuvarı, Anadolu Üniversitesi Devlet Konservatuvarı, Ankara Müzik ve Güzel Sanatlar 

Üniversitesi, Ankara Üniversitesi Devlet Konservatuvarı, Bilkent Üniversitesi Müzik ve Sahne Sanatları Fakültesi, Bülent 

Ecevit Üniversitesi Devlet Konservatuvarı, Çukurova Üniversitesi Devlet Konservatuvarı, Dokuz Eylül Üniversitesi 

Devlet Konservatuvarı, Hacettepe Üniversitesi Devlet Konservatuvarı, Haliç Üniversitesi Devlet Konservatuvarı, İstanbul 

Üniversitesi Devlet Konservatuvarı, Mersin Üniversitesi Devlet Konservatuvarı, Mimar Sinan Üniversitesi Devlet 

Konservatuvarı, Selçuk Üniversitesi Dilek Sabancı Devlet Konservatuvarında öğrenim görmektedir. Katılımcıların 

%18,3’ü Hacettepe Üniversitesi Devlet Konservatuvarında okumaktadır. 

Demografik Verilere Göre Başarı Yönelimleri Ölçeğinin Farklılaşma Durumuna İlişkin Bulgular

Bu bölümde cinsiyet, sınıf düzeyi, okul adı, şan eğitimi ders saati yeterliliği, öğretmenin şan eğitimi dersi başarısındaki 

etkisi, şan eğitimi dersi öğretmen-öğrenci ilişkisi olumluluk düzeyi, ses grubunun doğru tespit edilme oranı, ders 

dışında şan eğitimi dersi için haftalık çalışma süresi, sesi olumsuz yönde etkileyen en önemli etmen, şan başarısını 

olumlu etkileyen en önemli etmen, şan eğitimi dersinin konservatuvar gereksinimlerini karşılayacak donanım yeterliliği 

değişkenlerine göre başarı yönelimleri ölçeğinin farklılaşma durumuna yönelik bulgular sunulmuştur.



30

Baran Doğuş Daloğlu, Sema Sevinç Çetin

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 24-42

Tablo 2 

Cinsiyete Göre Başarı Yönelimleri Ölçeği ve Alt Boyutlarının Karşılaştırılması

Cinsiyet N Ortalama SS U p

Başarı Yönelimleri (Toplam)
Kız 230 171,91 ,52047

12973,500 ,357
Erkek 120 182,39 ,59272

Öğrenme Yaklaşma
Kız 230 174,61 ,72626

13594,500 ,819
Erkek 120 177,21 ,70846

Öğrenme Kaçınma
Kız 230 176,84 ,79824

13492,500 ,731
Erkek 120 172,94 ,85759

Performans Yaklaşma
Kız 230 169,29 ,95470

12371,500 ,111
Erkek 120 187,40 ,94592

Tablo 2’de görüldüğü üzere katılımcıların cinsiyetlerine göre başarı yönelimleri ölçeği ve alt boyutlarının karşılaştırılmasına 

yönelik olarak yapılan Mann-Whitney U testinde istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olmadığı tespit edilmiştir 

(p>0.05). Buna göre kız ve erkek katılımcıların çalışkanlık ortalaması benzerdir. 

Tablo 3

Sınıf Düzeyine Göre Başarı Yönelimleri Ölçeği ve Alt Boyutlarının Karşılaştırılması

Sınıf Düzeyi N Ortalama SS X2 p

Başarı Yönelimleri 
(Toplam)

1,00 63 199,34 ,62243

8,649 ,034*
2,00 69 148,36 ,50826
3,00 108 174,81 ,46686
4,00 110 179,55 ,58246

Öğrenme Yaklaşma

1,00 63 184,84 ,83777

13,021 ,005*
2,00 69 148,62 ,64322
3,00 108 163,23 ,64179
4,00 110 199,06 ,74929

Öğrenme Kaçınma

1,00 63 204,15 ,87140

8,935 ,030*
2,00 69 156,64 ,78731
3,00 108 181,13 ,75008
4,00 110 165,40 ,85117

Performans Yaklaşma

1,00 63 179,90 ,98369

3,728 ,292
2,00 69 155,65 ,96429
3,00 108 176,08 ,88203
4,00 110 184,86 ,99220

Performans Kaçınma

1,00 63 199,02 ,88393

5,112 ,164
2,00 69 167,89 ,90335
3,00 108 177,62 ,81485
4,00 110 164,72 ,90325

Tablo 3’de görüldüğü üzere katılımcıların sınıf düzeyine göre başarı yönelimleri ölçeği ve alt boyutlarının karşılaştırılmasına 

yönelik olarak yapılan Kruskal-Wallis H testinde başarı yönelimleri boyutu ile öğrenme yaklaşma ve öğrenme kaçınma alt 

boyutunda sınıf düzeyine göre istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olduğu tespit edilmiştir (p<0.05). Buna göre 1. Sınıf 



31Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 24-42

Konservatuvar Öğrencilerinin Şan Eğitimi Alanındaki Başarı, Motivasyon, Özyeterlilik Algılarının Psikososyal Gelişim Düzeyleri Açısından İncelenmesi

düzeyinde olan katılımcıların başarı yönelimleri ve öğrenme kaçınma ortalaması, 4. Sınıf düzeyinde olan katılımcıların 

ise öğrenme yaklaşma ortalaması daha yüksektir. 

Demografik Verilere Göre Bireysel Çalgı Dersi Motivasyon Ölçeğinin Farklılaşma Durumuna İlişkin 

Bulgular

Bu bölümde cinsiyet, sınıf düzeyi, okul adı, şan eğitimi ders saati yeterliliği, öğretmenin şan eğitimi dersi başarısındaki 

etkisi, şan eğitimi dersi öğretmen-öğrenci ilişkisi olumluluk düzeyi, ses grubunun doğru tespit edilme oranı, ders dışında 

şan eğitimi dersi için haftalık çalışma süresi, sesi olumsuz yönde etkileyen en önemli etmen, şan başarısını olumlu etkileyen 

en önemli etmen, şan eğitimi dersinin konservatuvar gereksinimlerini karşılayacak donanım yeterliliği değişkenlerine 

göre bireysel çalgı dersi motivasyon ölçeğinin farklılaşma durumuna yönelik bulgular sunulmuştur.

Tablo 4

Cinsiyete Göre Bireysel Çalgı Dersi Motivasyon Ölçeği ve Alt Boyutlarının Karşılaştırılması

Cinsiyet N Ortalama SS U p

Bireysel Çalgı Dersi 

Motivasyon (Toplam)

Kız 230 170,07 ,40217
12551,000 ,164

Erkek 120 185,91 ,46500

Motivasyonsuzluk
Kız 230 165,89 ,99673

11590,500 ,014*
Erkek 120 193,91 1,04966

Başarı Motivasyonu
Kız 230 180,04 ,74274

12755,000 ,244
Erkek 120 166,79 ,82354

Çalışma Motivasyonu
Kız 230 173,02 ,98817

13229,000 ,524
Erkek 120 180,26 1,06690

Tablo 4’te görüldüğü üzere katılımcıların cinsiyetlerine göre bireysel çalgı dersi motivasyon ölçeği ve alt boyutlarının 

karşılaştırılmasına yönelik olarak yapılan Mann-Whitney U testinde yalnızca motivasyonsuzluk alt boyutunda cinsiyete 

göre istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olduğu tespit edilmiştir (p<0.05). Buna göre erkeklerin motivasyonsuzluk 

ortalaması kızlara kıyasla daha yüksektir. 

Demografik Verilere Göre Erikson’un Psikososyal Gelişim Dönemleri Ölçeğinin Farklılaşma Durumuna 
İlişkin Bulgular

Bu bölümde cinsiyet, sınıf düzeyi, okul adı, şan eğitimi ders saati yeterliliği, öğretmenin şan eğitimi dersi başarısındaki 

etkisi, şan eğitimi dersi öğretmen-öğrenci ilişkisi olumluluk düzeyi, ses grubunun doğru tespit edilme oranı, ders dışında 

şan eğitimi dersi için haftalık çalışma süresi, sesi olumsuz yönde etkileyen en önemli etmen, şan başarısını olumlu etkileyen 

en önemli etmen, şan eğitimi dersinin Konservatuvar gereksinimlerini karşılayacak donanım yeterliliği değişkenlerine 

göre Erikson’un psikososyal gelişim dönemleri ölçeğinin farklılaşma durumuna yönelik bulgular sunulmuştur.



32

Baran Doğuş Daloğlu, Sema Sevinç Çetin

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 24-42

Tablo 5 

Cinsiyete Göre Erikson’un Psikososyal Gelişim Dönemleri Ölçeği ve Alt Boyutlarının Karşılaştırılması

Cinsiyet N Ortalama SS U p

Erikson’un Psikososyal 

Gelişim Dönemleri 

(Toplam)

Kız 230 182,79 ,22798

12122,500 ,062
Erkek 120 161,52 ,41965

Güven
Kız 230 179,78 ,36937

12815,500 ,272
Erkek 120 167,30 ,57580

Özerklik
Kız 230 172,84 ,27384

13188,500 ,494
Erkek 120 180,60 ,45509

Girişimcilik
Kız 230 181,83 ,31040

12344,500 ,104
Erkek 120 163,37 ,53641

Çalışkanlık
Kız 230 185,15 ,29965

11581,500 ,013*
Erkek 120 157,01 ,44215

Kimlik
Kız 230 179,83 ,40759

12803,500 ,266
Erkek 120 167,20 ,54133

Tablo 5’te görüldüğü üzere katılımcıların cinsiyetlerine göre psikososyal gelişim dönemleri ölçeği ve alt boyutlarının 

karşılaştırılmasına yönelik olarak yapılan Mann-Whitney U testinde yalnızca çalışkanlık alt boyutunda cinsiyete göre 

istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olduğu tespit edilmiştir (p<0.05). Buna göre kızların çalışkanlık ortalaması 

erkeklere kıyasla daha yüksektir. 

Tablo 6 

Sınıf Düzeyine Göre Erikson’un Psikososyal Gelişim Dönemleri Ölçeği ve Alt Boyutlarının Karşılaştırılması

Sınıf Düzeyi N Ortalama SS X2 p

Erikson’un Psikososyal Gelişim 
Dönemleri (Toplam)

1,00 63 1,00 ,31075

2,264 ,520
2,00 69 2,00 ,22495
3,00 108 3,00 ,30785
4,00 110 4,00 ,34974

Güven

1,00 63 1,00 ,45320

,387 ,943
2,00 69 2,00 ,37979
3,00 108 3,00 ,43879
4,00 110 4,00 ,50279

Özerklik

1,00 63 1,00 ,33932

6,494 ,090
2,00 69 2,00 ,31425
3,00 108 3,00 ,35372
4,00 110 4,00 ,36104

Girişimcilik

1,00 63 1,00 ,42315

2,428 ,488
2,00 69 2,00 ,38284
3,00 108 3,00 ,38267
4,00 110 4,00 ,42011



33Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 24-42

Konservatuvar Öğrencilerinin Şan Eğitimi Alanındaki Başarı, Motivasyon, Özyeterlilik Algılarının Psikososyal Gelişim Düzeyleri Açısından İncelenmesi

Çalışkanlık

1,00 63 1,00 ,32324

2,399 ,494
2,00 69 2,00 ,30710
3,00 108 3,00 ,34846
4,00 110 4,00 ,41096

Kimlik

1,00 63 1,00 ,48125

2,755 ,431
2,00 69 2,00 ,42675
3,00 108 3,00 ,42780
4,00 110 4,00 ,49229

Tablo 6’da görüldüğü üzere katılımcıların sınıf düzeyine göre psikososyal gelişim dönemleri ölçeği ve alt boyutlarının 

karşılaştırılmasına yönelik olarak yapılan Kruskal-Wallis H testinde istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olmadığı tespit 

edilmiştir (p>0.05). 

Tablo 7 

Ders Dışında Şan Eğitimi Dersi İçin Haftalık Çalışma Süresine Göre Erikson’un Psikososyal Gelişim Dönemleri Ölçeği 
ve Alt Boyutlarının Karşılaştırılması

Ders Dışında Şan Eğitimi Dersi İçin Haftalık 
Çalışma Süresi

N Ortalama SS X2 p

Erikson’un 
Psikososyal 
Gelişim 
Dönemleri 
(Toplam)

3 saatten fazla 68 159,66 ,37833

7,485 ,112
2–3 saat 221 177,01 ,29134
1–2 saat 41 167,74 ,23584
Sadece dersten önce biraz çalışıyorum 9 225,50 ,18380
Hiç çalışmıyorum 11 231,14 ,38882

Güven

3 saatten fazla 68 192,10 ,52238

6,104 ,192
2–3 saat 221 166,52 ,43358
1–2 saat 41 180,93 ,39078
Sadece dersten önce biraz çalışıyorum 9 223,56 ,30744
Hiç çalışmıyorum 11 193,73 ,56183

Özerklik

3 saatten fazla 68 161,44 ,40439

5,642 ,228
2–3 saat 221 177,39 ,33771
1–2 saat 41 166,99 ,30017
Sadece dersten önce biraz çalışıyorum 9 213,22 ,22048
Hiç çalışmıyorum 11 225,32 ,35176

Girişimcilik

3 saatten fazla 68 156,60 ,45706

5,414 ,247
2–3 saat 221 182,32 ,38795
1–2 saat 41 159,32 ,30041
Sadece dersten önce biraz çalışıyorum 9 198,33 ,36747
Hiç çalışmıyorum 11 196,95 ,58603

Çalışkanlık

3 saatten fazla 68 155,80 ,41192

13,702 ,008*
2–3 saat 221 175,91 ,34569
1–2 saat 41 173,83 ,31843
Sadece dersten önce biraz çalışıyorum 9 201,61 ,25000
Hiç çalışmıyorum 11 273,91 ,29302

Kimlik

3 saatten fazla 68 160,05 ,50473

4,859 ,302
2–3 saat 221 179,83 ,45954
1–2 saat 41 162,04 ,39165
Sadece dersten önce biraz çalışıyorum 9 200,22 ,29167
Hiç çalışmıyorum 11 213,91 ,43374



34

Baran Doğuş Daloğlu, Sema Sevinç Çetin

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 24-42

Tablo 7’de görüldüğü üzere katılımcıların ders dışında şan eğitimi dersi için haftalık çalışma süresine göre Erikson’un 

psikososyal gelişim dönemleri ölçeği ve alt boyutlarının karşılaştırılmasına yönelik olarak yapılan Kruskal-Wallis H 

testinde yalnızca çalışkanlık alt boyutunda ders dışında şan eğitimi dersi için haftalık çalışma süresine göre istatistiksel 

olarak anlamlı farklılıklar olduğu tespit edilmiştir (p<0.05). Buna göre ders dışında şan eğitimi dersi için hiç çalışmayanların 

çalışkanlık ortalaması daha yüksektir. 

Tablo 8 

Şan Eğitimi Dersinin konservatuvar Gereksinimlerini Karşılayacak Donanım Yeterliliğine Göre Erikson’un Psikososyal 
Gelişim Dönemleri Ölçeği ve Alt Boyutlarının Karşılaştırılması

Şan Eğitimi Dersinin 
Konservatuvar 
Gereksinimlerini Karşılayacak 
Donanım Yeterliliği

N Ortalama SS X2 p

Erikson’un 
Psikososyal 
Gelişim Dönemleri 
(Toplam)

Tamamen 63 198,92 ,37937

4,145 ,126Kısmen 243 169,95 ,35739
Hiç 44 172,63 ,54374

Güven
Tamamen 63 193,00 ,57471

2,502 ,286Kısmen 243 170,54 ,53372
Hiç 44 177,82 ,58292

Özerklik
Tamamen 63 198,54 ,81750

5,139 ,077Kısmen 243 173,13 ,71941
Hiç 44 155,63 ,96041

Girişimcilik
Tamamen 63 183,17 ,90429

,835 ,659Kısmen 243 175,40 ,94894
Hiç 44 165,08 1,03014

Çalışkanlık
Tamamen 63 184,17 ,82703

1,707 ,426Kısmen 243 170,90 ,87686
Hiç 44 188,51 ,52366

Kimlik
Tamamen 63 200,66 1,15218

5,176 ,075Kısmen 243 168,36 ,96981
Hiç 44 178,91 1,12013

Tablo 8’de  görüldüğü üzere katılımcıların şan eğitimi dersinin konservatuvar gereksinimlerini karşılayacak donanım 

yeterliliğine göre Erikson’un psikososyal gelişim dönemleri ölçeği ve alt boyutlarının karşılaştırılmasına yönelik olarak 

yapılan Kruskal-Wallis H testinde istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olmadığı tespit edilmiştir (p>0.05).

Tartışma ve Sonuç

Bu çalışma konservatuvar eğitimi alan öğrencilerin şan eğitimi alanı konusunda başarı, motivasyon ve öz yeterlilik 

algılarının karşılaştırmalı olarak incelenmesi üzerine yapılmıştır. Formel ve bireysel eğitim modellerinde şan eğitimi, 

üzerinde önemle durulması gereken dersler arasında yer almaktadır. Zira konservatuvar eğitimi çağdaş eğitim anlayışı 

doğrultusunda kişinin duyguları, kasları ve zekâsı için eğitici olan bir alan niteliği taşımaktadır. Bunun yanında ses 



35Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 24-42

Konservatuvar Öğrencilerinin Şan Eğitimi Alanındaki Başarı, Motivasyon, Özyeterlilik Algılarının Psikososyal Gelişim Düzeyleri Açısından İncelenmesi

ve şan eğitimi, tüm eğitim alanları ile ilişki halinde olan eğitim aracı olmaktadır. Şan eğitiminin gereken düzeyde ve 

istenen nitelikte uygulanması, toplumun çağdaş ses sanatı doğrultusunda dünyada yer edinebilmesi bakımından önem 

arz etmektedir. 

Demografik Verilere Göre Başarı Yönelimleri Ölçeğinin Farklılaşma Durumuna İlişkin Sonuçlar

Cinsiyete göre başarı yönelimleri ölçeği ve alt boyutlarının karşılaştırılmasına yönelik olarak yapılan Mann-Whitney U 

testinde istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olmadığı tespit edilmiştir (p>0.05). Buna göre kız ve erkek katılımcıların 

çalışkanlık ortalaması benzerdir. 

Sınıf düzeyine göre başarı yönelimleri ölçeği ve alt boyutlarının karşılaştırılmasına yönelik olarak yapılan Kruskal-Wallis 

H testinde başarı yönelimleri boyutu ile öğrenme yaklaşma ve öğrenme kaçınma alt boyutunda sınıf düzeyine göre 

istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olduğu tespit edilmiştir (p<0.05). Buna göre 1. Sınıf düzeyinde olan katılımcıların 

başarı yönelimleri ve öğrenme kaçınma ortalaması, 4. Sınıf düzeyinde olan katılımcıların ise öğrenme yaklaşma 

ortalaması daha yüksektir.

Okul adına göre başarı yönelimleri ölçeği ve alt boyutlarının karşılaştırılmasına yönelik olarak yapılan Kruskal-Wallis 

H testinde başarı yönelimleri boyutu ve öğrenme kaçınma alt boyutunda okul adına göre istatistiksel olarak anlamlı 

farklılıklar olduğu tespit edilmiştir (p<0.05). Buna göre Bilkent Üniversitesi Müzik ve Sahne Sanatları Fakültesinde 

öğrenim gören katılımcıların başarı yönelimleri ortalaması, Bülent Ecevit Üniversitesi Devlet Konservatuvarında 

öğrenim gören katılımcıların ise öğrenme kaçınma ortalaması diğer okullara kıyasla daha yüksektir.

Şan eğitimi ders saati yeterliliğine göre başarı yönelimleri ölçeği ve alt boyutlarının karşılaştırılmasına yönelik olarak 

yapılan Kruskal-Wallis H testinde öğrenme yaklaşma ve performans yaklaşma alt boyutlarında şan eğitimi ders saati 

yeterliliğine göre istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olduğu tespit edilmiştir (p<0.05). Buna göre şan eğitimi ders 

saati yeterliliğine tamamen şeklinde yanıt verenlerin öğrenme yaklaşma ortalaması, kısmen şeklinde yanıtlayanların ise 

performans yaklaşma ortalaması daha yüksektir. 

Öğretmenin şan eğitimi dersi başarısındaki etkisine göre başarı yönelimleri ölçeği ve alt boyutlarının karşılaştırılmasına 

yönelik olarak yapılan Kruskal-Wallis H testinde istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olmadığı tespit edilmiştir 

(p>0.05). Buna göre kızların çalışkanlık ortalaması erkeklere kıyasla daha yüksektir. Buna göre öğretmenin şan eğitimi 

dersi başarısındaki etkisinin olduğunu, olmadığını ve kısmen etkili olduğunu düşünen katılımcıların başarı yönelimleri 

ortalaması benzerdir.

Şan eğitimi dersi öğretmen-öğrenci ilişkisi olumluluk düzeyine göre başarı yönelimleri ölçeği ve alt boyutlarının 

karşılaştırılmasına yönelik olarak yapılan Kruskal-Wallis H testinde yalnızca performans yaklaşma alt boyutunda şan 



36

Baran Doğuş Daloğlu, Sema Sevinç Çetin

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 24-42

eğitimi dersi öğretmen-öğrenci ilişkisi olumluluk düzeyine göre istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olduğu tespit 

edilmiştir (p<0.05). Buna göre şan eğitimi dersi öğretmen-öğrenci ilişkisi olumlu olmayan kişilerin ortalaması daha 

yüksektir. 

Ses grubunun doğru tespit edilme oranına göre başarı yönelimleri ölçeği ve alt boyutlarının karşılaştırılmasına 

yönelik olarak yapılan Kruskal-Wallis H testinde öğrenme yaklaşma, performans yaklaşma ve performans kaçınma 

alt boyutlarında ses grubunun doğru tespit edilme oranına göre istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olduğu tespit 

edilmiştir (p<0.05). Buna göre ses grubu tamamen doğru tespit edilen katılımcıların öğrenme yaklaşma, kısmen doğru 

tespit edilen katılımcıların ise performans yaklaşma ve performans kaçınma ortalaması daha yüksektir. 

Sesi olumsuz yönde etkileyen en önemli etmene göre başarı yönelimleri ölçeği ve alt boyutlarının karşılaştırılmasına 

yönelik olarak yapılan Kruskal-Wallis H testinde yalnızca öğrenme yaklaşma alt boyutunda sesi olumsuz yönde etkileyen 

en önemli etmene göre istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olduğu tespit edilmiştir (p<0.05).

Buna göre sesi olumsuz yönde etkileyen en önemli etmenin psikolojik (Moral bozukluğu, stres, heyecan vb.) olduğunu 

düşünen katılımcıların öğrenme yaklaşma ortalaması daha yüksektir. 

Demografik Verilere Göre Bireysel Çalgı Dersi Motivasyon Ölçeğinin Farklılaşma Durumuna İlişkin 
Sonuçlar

Cinsiyete göre bireysel çalgı dersi motivasyon ölçeği ve alt boyutlarının karşılaştırılmasına yönelik olarak yapılan Mann-

Whitney U testinde yalnızca motivasyonsuzluk alt boyutunda cinsiyete göre istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olduğu 

tespit edilmiştir (p<0.05). Buna göre erkeklerin motivasyonsuzluk ortalaması kızlara kıyasla daha yüksektir. 

Sınıf düzeyine göre bireysel çalgı dersi motivasyon ölçeği ve alt boyutlarının karşılaştırılmasına yönelik olarak yapılan 

Kruskal-Wallis H testinde bireysel çalgı dersi motivasyon ile başarı motivasyonu ve çalışma motivasyonu alt boyutunda 

sınıf düzeyine göre istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olduğu tespit edilmiştir (p<0.05). Buna göre 1. Sınıf düzeyindeki 

katılımcıların bireysel çalgı dersi motivasyon ve çalışma motivasyonu ortalaması daha yüksek iken, 4. Sınıf düzeyindeki 

katılımcıların ise başarı motivasyonu ortalaması daha yüksektir. 

Okul adına göre bireysel çalgı dersi motivasyon ölçeği ve alt boyutlarının karşılaştırılmasına yönelik olarak yapılan 

Kruskal-Wallis H testinde yalnızca bireysel çalgı dersi motivasyon ve çalışma motivasyonu alt boyutunda okul adına 

göre istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olduğu tespit edilmiştir (p<0.05). 

Buna göre Afyon Kocatepe Üniversitesi Devlet Konservatuvarında öğrenim gören katılımcıların bireysel çalgı dersi 

motivasyonu ve çalışma motivasyonu ortalaması daha yüksektir.Şan eğitimi ders saati yeterliliğine göre bireysel 

çalgı dersi motivasyon ölçeği ve alt boyutlarının karşılaştırılmasına yönelik olarak yapılan Kruskal-Wallis H testinde 



37Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 24-42

Konservatuvar Öğrencilerinin Şan Eğitimi Alanındaki Başarı, Motivasyon, Özyeterlilik Algılarının Psikososyal Gelişim Düzeyleri Açısından İncelenmesi

motivasyonsuzluk ve çalışma motivasyonu alt boyutunda şan eğitimi ders saati yeterliliğine göre istatistiksel olarak 

anlamlı farklılıklar olduğu tespit edilmiştir (p<0.05). 

Buna göre san eğitimi ders saati kısmen yeterli olan katılımcıların motivasyonsuzluk ortalaması daha yüksek iken, şan 

eğitimi ders saati tamamen yeterli olan katılımcıların ise çalışma motivasyonu ortalaması daha yüksektir.

Öğretmenin şan eğitimi dersi başarısındaki etkisine göre bireysel çalgı dersi motivasyon ölçeği ve alt boyutlarının 

karşılaştırılmasına yönelik olarak yapılan Kruskal-Wallis H testinde istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olmadığı 

tespit edilmiştir (p>0.05). 

Şan eğitimi dersi öğretmen-öğrenci ilişkisi olumluluk düzeyine göre bireysel çalgı dersi motivasyon ölçeği ve alt 

boyutlarının karşılaştırılmasına yönelik olarak yapılan Kruskal-Wallis

olumlu etkileyen en önemli etmene göre istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olduğu tespit edilmiştir (p<0.05). Buna 

göre öğretmeniyle sağlıklı iletişim kuran katılımcıların bireysel çalgı dersi motivasyon ve motivasyonsuzluk ortalaması, 

doğru seçilmiş bir repertuar olan katılımcıların ise çalışma motivasyonu ortalaması daha yüksektir. 

Şan eğitimi dersinin konservatuvar gereksinimlerini karşılayacak donanım yeterliliğine göre bireysel çalgı dersi 

motivasyon ölçeği ve alt boyutlarının karşılaştırılmasına yönelik olarak yapılan Kruskal-Wallis H testinde yalnızca çalışma 

motivasyonu alt boyutunda şan eğitimi dersinin Konservatuvar gereksinimlerini karşılayacak donanım yeterliliğine göre 

istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olduğu tespit edilmiştir (p<0.05). Buna göre şan eğitimi dersinin konservatuvar 

gereksinimlerini karşılayacak donanımın tamamen yeterli olduğunu düşünen katılımcıların çalışma motivasyonu 

ortalaması daha yüksektir. 

Demografik Verilere Göre Erikson’un Psikososyal Gelişim Dönemleri Ölçeğinin Farklılaşma Durumuna 
İlişkin Sonuçlar

Cinsiyete göre psikososyal gelişim dönemleri ölçeği ve alt boyutlarının karşılaştırılmasına yönelik olarak yapılan Mann-

Whitney U testinde yalnızca çalışkanlık alt boyutunda cinsiyete göre istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olduğu tespit 

edilmiştir (p<0.05). Buna göre kızların çalışkanlık ortalaması erkeklere kıyasla daha yüksektir. 

Sınıf düzeyine göre psikososyal gelişim dönemleri ölçeği ve alt boyutlarının karşılaştırılmasına yönelik olarak yapılan 

Kruskal-Wallis H testinde istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olmadığı tespit edilmiştir (p>0.05).

Okul adına göre Erikson’un psikososyal gelişim dönemleri ölçeği ve alt boyutlarının karşılaştırılmasına yönelik olarak 

yapılan Kruskal-Wallis H testinde istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olmadığı tespit edilmiştir (p>0.05). 

Şan eğitimi ders saati yeterliliğine göre Erikson’un psikososyal gelişim dönemleri ölçeği ve alt boyutlarının 



38

Baran Doğuş Daloğlu, Sema Sevinç Çetin

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 24-42

karşılaştırılmasına yönelik olarak yapılan Kruskal-Wallis H testinde yalnızca girişimcilik alt boyutunda şan eğitimi ders 

saati yeterliliğine göre istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olduğu tespit edilmiştir (p<0.05). Buna göre şan eğitimi 

dersi saatinin kısmen yeterli olduğunu düşünen katılımcıların girişimcilik ortalaması daha yüksektir. 

Öğretmenin şan eğitimi dersi başarısındaki etkisine göre Erikson’un psikososyal gelişim dönemleri ölçeği ve alt 

boyutlarının karşılaştırılmasına yönelik olarak yapılan Kruskal-Wallis H testinde istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar 

olmadığı tespit edilmiştir (p>0.05). 

Şan eğitimi dersi öğretmen-öğrenci ilişkisi olumluluk düzeyine göre Erikson’un psikososyal gelişim dönemleri ölçeği ve 

alt boyutlarının karşılaştırılmasına yönelik olarak yapılan Kruskal-Wallis H testinde istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar 

olmadığı tespit edilmiştir (p>0.05). 

Ders dışında şan eğitimi dersi için haftalık çalışma süresine göre Erikson’un psikososyal gelişim dönemleri ölçeği ve alt 

boyutlarının karşılaştırılmasına yönelik olarak yapılan Kruskal-Wallis H testinde yalnızca çalışkanlık alt boyutunda ders 

dışında şan eğitimi dersi için haftalık çalışma süresine göre istatistiksel olarak anlamlı farklılıklar olduğu tespit edilmiştir 

(p<0.05). Buna göre ders dışında şan eğitimi dersi için hiç çalışmayanların çalışkanlık ortalaması daha yüksektir.

Konservatuvar eğitiminde öğrencinin sergilediği çaba, estetik duyarlılığı ve öz yeterlik algısı öğrenme sürecinde büyük 

ölçüde etki sağlamaktadır. Öz yeterlik bilhassa kişisel yeteneğe bağlı olan müzik gibi alanlarda oldukça önemli bir yerde 

bulunmaktadır. Müzik bakımından öz yeterlik, kişinin şahsi müzik yeteneği ile ilgili inancının etkisiyle müzikte başarıyı 

yakalayabilmek adına sahip olduğu kapasiteye dair kendisine duyduğu inançla ilgili olmaktadır. Bu inançların yansıması 

olarak müzikal öz yeterlik ortaya çıkmaktadır. Buna bağlı olarak kişinin müzikal yönden kimliğini ortaya koyan en 

önemli noktanın öğrenci tarafından geliştirilen algıların tamamı olduğunu söylemek mümkündür. Öz yeterlik inancı 

olan öğrencinin müzik konusunda gereken düzeyde başarı sağlayabilmektedir. Bunun yanında bireysel motivasyon 

düzeyinin yeterli oranda olması gerekmektedir. Öğrenme yönelimi içsel ve motivasyonun temsilcisidir ve bu yönelimi 

benimsemiş olan kişiler, çevresini etkilemekten çok öğrenme konusunu merkeze almaktadırlar. Performans yönelimi 

dışsal motivasyonun göstergesidir ve bu yönelimi benimsemiş olan kişiler yeteneklerini çevresine ispatlamak ve yetenekli 

olmadığının düşünülmesinden kaçınmak gibi dışsal sebeplere bağlı olarak öğrenmeye güdülenmektedirler. Öğrencinin 

kişisel motivasyonu açısından öğrenme yönelimleri yarar sağlamaktadır. Motivasyonun artmasıyla birlikte öğrencinin 

müzikal başarısında artış olduğu gözlenmektedir. 

Tüm bunlar dikkate alındığında konservatuvar eğitimi alan bireylerin kişisel motivasyonların yeterli oranda sağlanması, 

öz yeterlik inancının olması ile birlikte yeterli düzeyde başarının elde edilmesi mümkündür. Şan eğitimi sırasında 

öğrencinin yeteri kadar öz güveninin olması içsel motivasyonu sağlaması performansını etkilemektedir. Kendisine 

olan inancı doğrultusunda çalışma azmi göstermektedir. Bunun sonucunda öz yeterliğe bağlı olarak kabiliyetlerini 



39Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 24-42

Konservatuvar Öğrencilerinin Şan Eğitimi Alanındaki Başarı, Motivasyon, Özyeterlilik Algılarının Psikososyal Gelişim Düzeyleri Açısından İncelenmesi

ortaya koymakta, şan eğitimini mümkün olabildiğince geliştirerek ses performansını üst düzeylere taşıyabilmektedir. 

Sonuç olarak öz yeterlik inancı ve motivasyon düzeyinin konservatuvar eğitimi sırasında vazgeçilmez bir unsur olduğu 

görülmüş, öğrencinin bu kavramların etkisiyle üst düzey başarı sergilemesinin mümkün olduğu anlaşılmıştır.

Etik kurul onayı

Çalışma Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal ve Beşeri Bilimler Bilimsel Araştırtmalar Etik Kurulu tarafından 
onaylanmıştır (Tarih: 04.06.2024 Sayı: 2024/525) 

Yazarlık katkısı

Çalışmanın tasarımı ve konsepti: BDD, SSÇ; verilerin toplanması: BDD, SSÇ; sonuçların analizi ve yorumlanması: 
BDD, SSÇ; çalışmanın yazımı: BDD,SSÇ. Tüm yazarlar sonuçları gözden geçirmiş ve makalenin son halini onaylamıştır.

Finansman kaynağı

Yazarlar, çalışmanın herhangi bir finansman almadığını beyan etmektedir.

Çıkar çatışması

Yazarlar, herhangi bir çıkar çatışması olmadığını beyan etmektedir.

Teşekkürler

Araştırma sürecim boyunca, bilgisi ve tecrübesiyle, bana her zaman destek olan ve yüreklendiren sevgili danışman 
hocam Prof. Dr. Sema SEVİNÇ ÇETİN’e teşekkür ederim.

Ethical approval

The study was approved by Necmettin Erbakan University Social and Human Sciences Scientific Research Ethics 
Committee (date: 04.06.2024 Number: 2024/525).

Author contribution

Study conception and design BDD, SSÇ; data collection: BDD, SSÇ; analysis and interpretation of results: BDD, SSÇ; 
draft manuscript preparation: BDD, SSÇ. All authors reviewed the results and approved the final version of the article.

Source of funding

The authors declare the study received no funding.

Conflict of interest

The authors declare that there is no conflict of interest.

Kaynakça

Aktüze, G. (2010). Müziği Anlamak Ansiklopedik Müzik Sözlüğü. Pan Yayıncılık.

Balcı, A. ( 2000). İkibinli yıllarda Türk Milli Eğitim Sisteminin örgütlenmesi ve yönetimi. Kuram ve Uygulamada Eğitim 

Yönetimi 6(24). 495- 508.

Babacan, E., Yüksel, G., Küçükosmanoğlu, O. ve Babacan, M. D. (2017). Müzik eğitimi anabilim dalı öğrencilerinin 

bireysel çalgı çalışma alışkanlıklarının incelenmesi (Konya İli Örneği).  Eğitim ve Öğretim Araştırmaları Dergisi 

Journal of Research in Education and Teaching, 6(1), 464-474.

Büyüköztürk, Ş., Çakmak, E. K., Akgün, Ö. E., Karadeniz, Ş. ve Demirel, F. (2017). Bilimsel araştırma yöntemleri. Pegem 

Akademi



40

Baran Doğuş Daloğlu, Sema Sevinç Çetin

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 24-42

Karasar, N. (2005). Bilimsel Araştırma Yöntemi: Kavramlar İlkeler Teknikler. Nobel Yayıncılık.

Extended Abstract

Introduction

Conservatory education encompasses an intensive and disciplined process that holistically addresses the artistic, technical, 

and psychosocial development of individuals. Vocal education, a crucial component of this process, is a multidimensional 

field of education that shapes not only vocal and interpretative skills but also students’ motivation levels, perceptions of 

self-efficacy, and attitudes toward success. This study aimed to identify findings regarding changes in the psychosocial 

development of students receiving vocal training in conservatory education by conducting a comparative examination 

of their achievement, self-efficacy perceptions, and motivations. The reasons for choosing Western music vocal training 

at conservatories, their achievement levels, self-efficacy perceptions, and motivations were comparatively examined, 

and the effects of these variables on the students’ psychosocial development were evaluated. The study analyzed the 

relationship between students’ individual motivation levels, achievement orientations, and individual study habits. It was 

revealed that students’ individual vocal lesson motivation levels and individual vocal study habits have a decisive impact 

on vocal education success. It has been understood that not only the individual abilities of students but also their study 

discipline, methods and motivation levels play an important role in their success. In this respect, it has been concluded 

that the self-efficacy perception and motivation levels developed during the vocal training process make a significant 

difference in the overall success of the training.

Method

In this study, the relational screening model, one of the quantitative research methods, was used. The relational screening 

model is a screening type that aims to identify the relationship between two or more variables and reveal the direction 

and degree of this relationship (Karasar, 2016). This model is widely preferred, particularly in research in the field of 

education, for describing the current status of individuals and explaining the relationships between variables.

The fact that educational problems are often definable increases the importance of screening models. In this context, the 

relational screening model provides a functional framework for revealing the relationships between specific variables, 

making comparisons, and generating practical results (Balcı, 2001). The quantitative data obtained in the study were 

evaluated using statistical analysis techniques, and the relationships between variables were interpreted. Such studies 

contribute to understanding the multifaceted factors that influence individuals’ behavior (Büyüköztürk et al. 2013).



41Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 24-42

Konservatuvar Öğrencilerinin Şan Eğitimi Alanındaki Başarı, Motivasyon, Özyeterlilik Algılarının Psikososyal Gelişim Düzeyleri Açısından İncelenmesi

Findings,Discussion and Results

The Kruskal-Wallis H test, conducted to compare Erikson’s psychosocial developmental stages scale and its sub-

dimensions, determined no statistically significant differences (p>0.05) based on the level of teacher-student relationship 

positivity in vocal training classes.The Kruskal-Wallis H test, conducted to compare Erikson’s psychosocial developmental 

stages scale and its sub-dimensions, determined no statistically significant differences (p>0.05) based on the rate of 

correct identification of the voice group.The Kruskal-Wallis H test, conducted to compare Erikson’s psychosocial 

developmental stages scale and its sub-dimensions based on the weekly study time for vocal training classes outside of 

class, determined statistically significant differences only in the diligence sub-dimension compared to the weekly study 

time for vocal training classes outside of class (p<0.05). Accordingly, those who did not study for vocal training classes 

outside of class had higher average diligence scores. A Kruskal-Wallis H test, conducted to compare Erikson’s psychosocial 

developmental stages scale and its sub-dimensions according to the most important factor negatively affecting the voice, 

revealed statistically significant differences in Erikson’s psychosocial developmental stages dimension and the confidence, 

initiative, and identity sub-dimensions according to the most important factor negatively affecting the voice (p<0.05). 

Accordingly, participants with insomnia had higher mean scores for Erikson’s psychosocial developmental stages total, 

confidence, initiative, and identity.

A Kruskal-Wallis H test, conducted to compare Erikson’s psychosocial developmental stages scale and its sub-dimensions 

according to the most important factor positively affecting singing success, revealed no statistically significant differences 

(p>0.05).

A Kruskal-Wallis H test, conducted to compare Erikson’s psychosocial developmental stages scale and its sub-

dimensions according to the adequacy of the equipment to meet the conservatory requirements of the singing education 

course, revealed no statistically significant differences (p>0.05). In conservatory education, a student’s effort, aesthetic 

sensitivity, and sense of self-efficacy significantly influence the learning process. Self-efficacy is particularly crucial 

in fields like music, which depend on personal talent. In the context of music, self-efficacy relates to a person’s belief 

in their own capacity to achieve musical success, influenced by their belief in their personal musical talent. Musical 

self-efficacy emerges as a reflection of these beliefs. Consequently, it can be argued that the most important factor in 

determining a person’s musical identity is the totality of the perceptions developed by the student. A student with a 

belief in self-efficacy can achieve the required level of success in music. Furthermore, a sufficient level of individual 

motivation is required. Learning orientation is intrinsic and represents motivation, and individuals who embrace this 

orientation prioritize learning over influencing their environment. Performance orientation is an indicator of extrinsic 

motivation, and individuals who embrace this orientation are motivated to learn by external factors, such as proving 

their talent to others and avoiding being perceived as incompetent. Learning orientations are beneficial for students’ 



42

Baran Doğuş Daloğlu, Sema Sevinç Çetin

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 24-42

personal motivation. Increased motivation is observed to increase students’ musical success. Considering all of this, it is 

possible for individuals receiving conservatory education to achieve a sufficient level of personal motivation and a belief 

in self-efficacy to achieve a sufficient level of success. A student’s self-confidence during vocal training, coupled with 

intrinsic motivation, influences their performance. This self-belief leads to a determination to work in line with their 

own commitment. As a result, they demonstrate their talents through this self-efficacy, maximizing their vocal training 

and elevating their vocal performance to the highest levels. In conclusion, it has been demonstrated that self-efficacy and 

motivation are essential elements during conservatory education, and it has been understood that students can achieve 

high levels of success through the influence of these concepts.



43

Analysis of the Maqam Structures of The Verbal Works in the Nikriz Maqam 
Found in the Trt Repertoire According to The Regions in Turkey

Trt Repertuvarında Bulunan Nikriz Makamındaki Sözlü Eserlerin 

Makamsal Yapılarının Türkiye’deki Bölgelere Göre Analizi

 1Mustafa Kemal Üniversitesi, Antakya Devlet Konservatuvarı, Türk Müziği Bölümü, Hatay, Türkiye
2Mustafa Kemal Üniversitesi, Antakya Devlet Konservatuvarı, Şan Anasanat Dalı, Sahne Sanatları Bölümü, Hatay, Türkiye

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

İnanç Aras Oruç  —  inanc.aras@mku.edu.tr

Geliş tarihi/Received: 06.10.2025  —  Kabul tarihi/Accepted: 26.11.2025  —  Yayın tarihi/Published: 30.11.2025

Bu makale, 24-26 Nisan 2025 tarihlerinde gerçekleştirilen “IV. Uluslararası Müzik Araştırmaları Öğrenci Kongresi”nde sözlü bildiri olarak 
sunulmuştur.

Telif hakkı © 2025 Yazar(lar). Açık erişimli bu makale, orijinal çalışmaya uygun şekilde atıfta bulunulması koşuluyla, herhangi bir ortamda veya 
formatta sınırsız kullanım, dağıtım ve çoğaltmaya izin veren Creative Commons Attribution License (CC BY) altında dağıtılmıştır.

Copyright © 2025 The Author(s). This is an open access article distributed under the Creative Commons Attribution License (CC BY), which 
permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium or format, provided the original work is properly cited.

Melike Kasılan1  , İnanç Aras Oruç2  

Research Article - Araştırma Makalesi

ÖZ

Türk müziği tarihi incelendiğinde Arel sisteminin, müzik biliminde pozitivist yaklaşımların ortaya çıkmasıyla 

birlikte şekillendiği anlaşılmaktadır. Böylece gelenekselci perspektifin yerini sistematik yaklaşımlar alarak makamlar 

matematiksel değerler üzerinden tanımlanmaya başlanmıştır. Ancak gelenekselci kuramcıların makamları sadece seyir 

özellikleri üzerinden tanımlıyor olması durumu, Türk halk müziğinde de makamsal tasnifi mümkün kılmaktadır. Bu 

çalışmada amaç, TRT repertuvarında bulunan nikriz makamındaki sözlü eserleri farklı kuramcılara göre incelemek ve 

eserlerin makamsal yapılarını Türkiye’deki bölgelere göre karşılaştırmalı analizini yapmaktır. Nitel araştırma yönteminin 

tarama ve içerik analizi yöntemleriyle yapılan çalışmanın evrenini, TRT repertuvarında nikriz makamında olduğu 

tespit edilen yirmi dört eser oluşturmaktadır. Örneklemini ise amaçlı örnekleme yöntemiyle her bölgeden seçilen iki 

eser oluşturmaktadır. Elde edilen veriler sonucunda türkülerde genellikle neva perdesi üzerindeki buselik seslerinin 

kullanıldığı, birçok kuramcıya göre türkülerin seyir özellikleri bağlamında nikriz makamını karşılamasa da dizi 

bakımından kuramcıların tarifini karşıladığı tespit edilmiştir.  

Anahtar Kelimeler: TRT Repertuvarı, Nikriz makamı, Türk Halk Müziği, Makamsal Analiz, Makam

ABSTRACT

When the history of Turkish music is examined, it is understood that the Arel system was shaped with the emergence of 

positivist approaches in music science. Thus, the traditionalist perspective was replaced by systematic approaches and 

the makams began to be defined through mathematical values. However, the fact that traditionalist theorists defined 

makams only through their progression features makes modal classification possible in Turkish folk music as well. The 

aim of this study is to examine the vocal works in nikriz makam in the TRT repertoire according to different theorists and 

to make a comparative analysis of the makam structures of the works according to the regions in Turkey. The universe 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0009-0006-5442-9605 
https://orcid.org/0000-0003-3886-080X 


44

Melike Kasılan, İnanç Aras Oruç

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

of the study, which was conducted with the screening and content analysis methods of the qualitative research method, 

consists of twenty-four works determined to be in nikriz makam in the TRT repertoire. The sample consists of two works 

selected from each region using the purposive sampling method. As a result of the obtained data, it was determined that 

buselik sounds on the neva fret were generally used in folk songs, and that although according to many theorists, the folk 

songs did not meet the nikriz makam in terms of progression features, they met the theorists’ definition in terms of scale
Keywords: TRT Repertoire, Nikriz maqam, Turkish Folk Music, Maqam Analysis, Maqam

Giriş

Türk müziği kendi içerisinde Türk halk müziği ve Türk sanat müziği olarak ayrılmaktadır. Her ne kadar üslûp, tavır, form, 

icra ortamları ve enstrümanlar bakımından birbirinden farklı müzikal dinamiklere sahip olsa da geçmişten günümüze 

kadar etkileşim içerisinde olmuşlardır. Söz konusu etkileşimin örneklerini repertuvar üzerinde görmek mümkündür. 

Ancak kuramsal tanımlara yönelik perspektifler incelendiğinde Türk halk müziğinin makamsal tarifleri bağlamında 

birçok farklı yaklaşımların olduğu dikkat çekmektedir.

Türk halk müziğinin Cumhuriyet dönemi müzik politikaları çerçevesinde yeniden inşa edilme süreci, kuramsal bağlamda 

yeni yaklaşımların da odak noktası olmuştur. Özellikle Türk halk müziğinin batılılaşma veya modernleşme adı altında 

batı müziği ile harmanlanarak aktarılma süreci, kavramsal tartışmalarla birlikte kuramsal eksiklikleri de beraberinde 

getirmiştir. Özellikle Türk halk müziğinde makam tartışması, günümüzde hala canlılığını sürdürmektedir. Makam 

kavramı Türk sanat müziğinde sistematik bir şekilde kuramsal çerçevesi oluşturulurken, Türk halk müziğinde beste 

mantığının olmaması ya da kaynak kişilerin seslendirdikleri ezgileri herhangi bir makamla adlandırmaması durumu, 

Türk halk müziği ezgilerinin analizinde farklı adlandırmaların ortaya çıkmasına sebebiyet vermiştir. Nitekim Türk 

halk müziği ezgileri için makam kavramı yerine kullanılan ayak kavramı, söz konusu farklı adlandırmaların başında 

gelmektedir. Özellikle Türk halk müziğinin kuramcıları olarak bilinen eski hocalar tarafından makam kavramı katı 

bir şekilde eleştirilerek yerine ayak kavramının kullanılması gerektiği üzerine telkinlerde bulunmaktadır. Ancak ayak 

kavramı konusunda da farklı görüşlerin olması, söz konusu durumu tamamen çıkmaza sürüklemektedir. 

Günümüzde makam yerine ayak kavramının kullanılmasının yanlış bir tabir olduğu görüşü akademik ortamlarda 

yaygınlık kazanmaya başlasa da makamların Türk halk müziği icracıları tarafınca bilinmemesi veya uygulama aşamasında 

eksikliklerin olması, Türk halk müziğinde makam incelemelerinde sistematik tanımların yapılmasında sorunların ortaya 

çıkmasına neden olmaktadır. Nitekim türküler üzerinden yapılan makamsal tasnifler incelendiğinde makam kelimesinin 

çekinilerek kullanıldığı, “eserin makamı şu makamdır” diyerek net bir makam tanımlaması yapmak yerine “eser şu 

makam dizisini kullanmakta” veya “eser şu makamla benzer özellikler göstermektedir” şeklinde ifadelerin tercih edildiği 

görülmektedir. Söz konusu kullanımların ise birçok müzik okulunda sadece Arel nazariyatına göre makamların dörtlü 

ve beşliler üzerinden tanımlanmasından kaynaklandığı açıkça görülmektedir. 



45Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Trt Repertuvarında Bulunan Nikriz Makamındaki Sözlü Eserlerin Makamsal Yapılarının Türkiye’deki Bölgelere Göre Analizi
Arel nazariyatı aslında Rauf Yekta Bey’in on yedili perde sistemi yerine eşit olmayan yirmi dört aralığa bölmesinin devamı 

niteliğindedir. Rauf Yekta Bey’in vefatından sonra Arel ve Ezgi, sistem üzerinde birtakım değişiklikler yapmıştır (Çakı ve 

Çolakoğlu Sarı, 2025). Türk müziği tarihi incelendiğinde Arel sisteminin müzik biliminde pozitivist yaklaşımların ortaya 

çıkmasıyla birlikte şekillendiği anlaşılmaktadır. Böylece gelenekselci perspektifin yerini sistematik yaklaşımlar alarak 

makamlar matematiksel değerler üzerinden tanımlanmaya başlanmıştır. Yani gelenekselciliği savunan ve makamları 

seyir özellikleri üzerinden açıklayan Abdulbaki Nasır Dede gibi kuramcıların yerini makamlara daha keskin çerçeve 

çizerek yaklaşan ve makamları tamamen dörtlü ve beşlilerle anlatan Arel sistemine geçiş almıştır. Ancak hala günümüzde 

Nasır Dede’nin perspektifini sürdüren, gelenekselciliği savunan akademisyenler ve araştırmacılar bulunmaktadır. 

Bu kuramcıların makamları sadece seyir özellikleri üzerinden tanımlıyor olması durumu, Türk halk müziğinde de 

makamsal tasnifi mümkün kılmaktadır. Yani Türk halk müziğinde beste mantığının olmaması ve müzikal ezgiden daha 

çok söz unsurunun ön planda olması dolayısıyla makamsal tarifleri dörtlü ve beşliler üzerinden değil de seyir özellikleri 

bağlamında yapılabilmektedir. Bu doğrultuda çalışmada, türküler nikriz makamı örneği üzerinden tasnifi yapılırken 

genellikle seyir özellikleri bağlamında ele alınmış aynı zamanda farklı kuramcıların nikriz makamı tasniflerine de yer 

verilmiştir.

TRT repertuvarında yer alan nikriz makamındaki sözlü eserlerin Türkiye’deki bölgelere göre makamsal seyirlerinin 

incelendiği bu çalışmada, ilk olarak nikriz makamıyla ilgili farklı kuramcıların tasniflerine yer verilmiştir. Daha sonra 

repertuvar içerisinden bölgelere göre yapılan evren tablosu içerisinden amaçlı örnekleme yöntemiyle seçilen türkülerin 

makamsal tasnifi yapılmaya çalışılmış ve böylece nikriz makamının Türkiye’deki bölgelere göre seyir farklılıkları tespit 

edilmiştir. Daha önce Türk halk müziğinde makamsal tasnifler yapılmış olsa da nikriz makamı özelinde özellikle bölgelere 

göre bir seyir analizinin olmaması durumu, çalışmayı önemli kılmaktadır.

Amaç

Bu çalışmada amaç TRT repertuvarında bulunan nikriz makamındaki türkülerin, makamsal yapılarının bölgelere göre 

analizini yapmak ve bölgelere göre nikriz makamını incelemektir. 

Önem

Çalışma, TRT repertuvarında bulunan nikriz makamındaki türkülerin tespit edilmesi, tespit edilen nikriz makamındaki 

türkülerin makamsal yapılarını bölgelere göre analizinin yapılması, çalışmanın ilk defa yapılıyor olması ve bu alanda 

çalışma yapacak olan araştırmacılara kaynak olması bakımından önemlidir. 



46

Melike Kasılan, İnanç Aras Oruç

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Sınırlılıklar

Çalışma için gerekli olan eserlerin notası TRT repertuvarında yer alan notalar ile sınırlandırılmıştır. Bununla birlikte 

eserlerin sınıflandırılması Türkiye’deki yedi bölgeye göre yapılarak sınırlandırılmıştır. 

Yöntem

Araştırmanın Modeli

Çalışmada nitel araştırma yönteminin tarama modeli ve içerik analizi yöntemi kullanılmıştır. Veriler ise literatür tarama 

yöntemiyle toplanmıştır. İlk olarak tarama yöntemiyle elde edilen veriler konu başlıklarına göre kodlanmıştır. Daha 

sonra kodlanan veriler konu başlıklarına göre sınıflandırılarak çalışmanın içerisindeki gerekli bölümlerde açıklanarak 

içerik analizi yöntemiyle incelenmiştir.

Evren ve Örneklem

Çalışmanın evreni TRT repertuvarında bulunan nikriz makamındaki yirmi dört adet türkü oluşturmaktadır. Söz konusu 

türkülerin listesi tablo 1’de verilmiştir.

Tablo 1

Evren Tablosu

TRT 
Repertuvar 
No

Türkünün Yöresi Türkünün Adı Türkünün Kaynak 
Kişisi

Türkünün 
Derleyicisi

1358 Bursa-Keleş Bahçede Erik Dalı - Ömer AKPINAR

03744 Konya Çek Deveci Develeri Engine Yöre Ekibi TRT Müzik Dairesi 
Başkanlığı

3429 Muğla- Fethiye Eyübümün Gezdiği Dağlar Meşeli Recep Erkul Özay Gönlüm

436 Gaziantep Bahçalarda Zerdâli Hüseyin Yıkıcı Muzaffer Sarısözen

3193 Erzincan Ondört Bin Yıl Gezdim Ali Ekber Çiçek Ali Ekber Çiçek

2 Isparta- Barla Şu Aydın’ın Uşağı Yalçın Özsoy Nida Tüfekçi

3904 Trabzon Sen Bu Yaylaları Yayliyamasun Cemile Cevher Cemile Cevher

182 İskeçe Penceresi Yola Karşı Rüştü Eriç Ahmet Yamacı

4204 Erzincan- Tercan Bana Bu İlmi İrfanı Veren 
Muhammed Ali’dir Âşık Davut Sûlari Turan Engin

1338 İzmir-Ula Ben Susadım Sular İsterim Ali Rıza Soylu Muzaffer Sarısözen 

1017 Bergama Entarisi Mavili
Gülsüm Gencer
Bahar Yetişen

Muzaffer Sarısözen

2721 Amasya-Merzifon Gelmiş İken Bu Elleri Gezerim Âşık Musa Aslan Ankara Devlet 
Konservatuvarı

3937 Ordu- Perşembe Gireb’i Alayım Mı Fadime’m Kadir Önel Erdem Çalışkanel



47Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Trt Repertuvarında Bulunan Nikriz Makamındaki Sözlü Eserlerin Makamsal Yapılarının Türkiye’deki Bölgelere Göre Analizi

4642 Giresun Giresundan Çıktım Saat Beş İdi Osman Kalaycı Ankara Devlet 
Konservatuvarı

1089 Ankara Harman Yeri Yaş Yeri Mücip Arcıman Hamdi Özbay

1434 Eskişehir İndim Dereye Durdum Mehmet Alkan Nida Tüfekçi

369 Söğüt Kekliği Vurdum Taşda Mustafa Şimşek Muzaffer Sarısözen

962 Seyitgazi- Kırka 
Nahiyesi Odam Kireç Tutmuyor Satı Yeşil Muammer Uludemir

4652 Bolu- Göğnük Selime’min Kapusu Demir Niyazi Aydın Ankara Devlet 
Konservatuvarı

344 Manisa Sigaramın İncesi Haydar Bayçın Muzaffer Sarısözen

192 Giresun Sokak Başı Meyhane Cemil Uzel Ümit Tokcan

3891 Burdur Şişedeki Gülyağı Rahmi Uğur Hamit Çine

2261 Denizli Zobalarında Guru Da Meşe 
Yanıyor Özay Gönlüm Özay Gönlüm

802 Söğüt Şu Söğütte Bir Kuş Var Mustafa Şimşek Muzaffer Sarısözen

Evren tablosunda yer alan nikriz makamındaki türküleri Türkiye’deki bölgelere göre ayrıldığında Marmara bölgesine ait 

üç türkü, İç Anadolu’ya ait dört türkü, Ege Bölgesine ait beş türkü, Güneydoğu Anadolu bölgesine ait bir türkü, Doğu 

Anadolu bölgesine ait iki türkü, Akdeniz bölgesine ait iki türkü, Karadeniz bölgesine ait altı türkü bulunmaktadır.

Çalışmanın örneklemini ise amaçlı örnekleme yöntemiyle her bölgeden seçilen iki eser oluşturmaktadır. Ancak 

Güneydoğu Anadolu bölgesine ait tek eser bulunduğu için toplamda on üç eser incelenmiştir. Söz konusu eserlerin listesi 

tablo 2’de yer almaktadır.

Tablo 2

Örneklem Tablosu

TRT 
Repertuvar 
No

Türkünün Yöresi Türkünün Adı Türkünün 
Kaynak Kişisi

Türkünün 
Derleyicisi

1358 Bursa-Keleş Bahçede Erik Dalı - Ömer AKPINAR

03744 Konya Çek Deveci Develeri Engine Yöre Ekibi TRT Müzik Dairesi 
Başkanlığı

436 Gaziantep Bahçalarda Zerdâli Hüseyin Yıkıcı Muzaffer Sarısözen

3193 Erzincan On dört Bin Yıl Gezdim Ali Ekber Çiçek Ali Ekber Çiçek

2 Isparta- Barla Şu Aydın’ın Uşağı Yalçın Özsoy Nida Tüfekçi

3904 Trabzon Sen Bu Yaylaları Yayliyamasun Cemile Cevher Cemile Cevher

4204 Erzincan- Tercan Bana Bu İlmi İrfanı Veren Muhammed 
Ali’dir

Âşık Davut 
Sûlari Turan Engin

1338 İzmir-Ula Ben Susadım Sular İsterim Ali Rıza Soylu Muzaffer Sarısözen 

2721 Amasya-Merzifon Gelmiş İken Bu Elleri Gezerim Âşık Musa 
Aslan 

Ankara Devlet 
Konservatuvarı

962 Seyitgazi- Kırka 
Nahiyesi Odam Kireç Tutmuyor Satı Yeşil Muammer Uludemir

3891 Burdur Şişedeki Gülyağı Rahmi Uğur Hamit Çine



48

Melike Kasılan, İnanç Aras Oruç

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

2261 Denizli Zobalarında Guru Da Meşe Yanıyor Özay Gönlüm Özay Gönlüm

802 Söğüt Şu Söğütte Bir Kuş Var Mustafa Şimşek Muzaffer Sarısözen

Farklı Nazariyatçılara Göre Nikriz Makamının Tarifi

Nikriz makamı, eski makamlardan biri olup, sistemci okulda tam bir makam olarak kabul edilmeyerek yirmi dört şube 

içerisinde yer almıştır. Ayrıca sistemci okul nikrizi “niyriz” adı altında ikiye ayırmıştır. Söz konusu ayrıma göre beş sesten 

meydana gelen nikrize “niyriz-i sagir” (küçük niyriz), sekiz sesten oluşan nikrize ise “niyriz-i kebir” (büyük nikriz) adı 

verilmiştir. Niyriz-i kebir, günümüzde kullanılan nikriz makamıdır. Lâdikli Mehmet Çelebi’ye göre niyriz-i sagir daha 

sonradan kullanılmamaya başlanmış ve böylece günümüze kadar ulaşamamıştır. 

Merâgi ise nikriz makamının şemalarını vermiştir. Şemada gösterildiği gibi dizinin, günümüzde kullanılan nikriz 

makamının dizisiyle benzer özelliklere sahip olduğu görülmektedir. Diziler arasındaki tek fark dügâh ve segâh perdeleri 

arasında (C) harfi ile gösterilen mücennep aralığının oluşma durumudur. Söz konusu bu aralık sistemci okulda, tanini 

aralığı içinde olan en geniş aralıktır. Melodik ve seyir özelliklerine göre sistemci okuldaki müzik icracıları bu aralığı 

küçük ve büyük mücennep oranına kadar kullanarak (C) harfi ile göstermişlerdir. Nedeni ise sistemci okulun Türk 

müziği ses siteminin on yedi perdeli ses sistemini kabul etmesidir. Nitekim (C) aralığını hem küçük hem de büyük 

mücennep aralıklarının değiştirici işaretleri gösterilmesi gerekirse, ses sisteminde değişiklik söz konusu olacağı için ses 

adedi artacaktır. Dolayısıyla sistemci okul kurucuları, kendi bildikleri ses sistemi üzerinde herhangi bir değişikliği kabul 

etmemektedir (Kutluğ, 2000). 

Abdulbaki Nasır Dede, eski icracıların nikriz makamını iki farklı türde kullandıklarını dile getirmektedir. Bazı icracılar 

eviç perdesini, bazı icracılar ise acem perdesini makamın asıl perdesi olarak kabul ettiği için aralarında kimi zaman 

anlaşmazlık olduğunu ifade etmektedir. Bu anlaşmazlık nazariyatçılar arasında da görülmektedir. 

Nasır Dede, nikriz makamıyla ilgili açıklamalarında diğer nazariyatçılarda olduğu gibi ikiye ayırmamaktadır. Tek bir 

nikriz makamından bahsederek, söz konusu makamın ise aslında nikriz-i kebir olduğunu, zamanla kebir kelimesinin 

kullanılmayarak günümüze nikriz olarak geldiğini dile getirmektedir (Kutluğ, 2000).

Ekrem Karadeniz makamın çoğunlukla neva kimi zaman ise rast ve neva perdelerinden seyre başladığını dile getirerek 

iki farklı şekilde seyir skalasının olduğunu ifade etmektedir. İncelediği notaların üzerinde bir kısım eserlerin başında 

eviç perdesine mahsus diyez, bazı eserlerde ise hicaz perdesine mahsus diyez işaretinin kullanıldığı dikkatini çekmiş olup 

kürdi perdesine mahsus bemol işaretinin de yazılmasını gerekliliğini vurgulamıştır. Karadeniz’e göre makam rast ve neva 

perdelerinden seyre başlayarak hicaz makamı seyrinde olduğu gibi dügâh, kürdi, hicaz, neva, eviç, gerdaniye muhayyer 

perdelerini kullanmaktadır. Daha sonra neva ve hüseyni perdeleri üzerinde kısa duruşlar yaparak hicaz makamının 



49Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Trt Repertuvarında Bulunan Nikriz Makamındaki Sözlü Eserlerin Makamsal Yapılarının Türkiye’deki Bölgelere Göre Analizi
çeşnisini meydana getirmektedir. Dönüşte ise eviç perdesi acem perdesine dönüştürülerek hicaz makamı gibi karar 

doğru seyredip rast perdesinde karar etmektedir. Karadeniz, nikriz makamının hicaz makamından tek farkının karar 

perdesi olduğunu savunmaktadır (Karadeniz, T. Y.).

Arel ise nikriz makamını farklı görüşlere göre ele almıştır. Arel’e göre nikriz makamı mürekkep bir makamdır. Nedeni 

ise tiz dörtlüde iki farklı seyir şeklinin olmasıdır. Söz konusu dörtlü seyri kimi zaman rast, kimi zaman da buselik olarak 

karşımıza çıkmaktadır. Arel hicaz makamını tanımlarken aynı diziyi gösteren tiz dörtlüde rast dizisinin esas dörtlüyü 

oluşturduğuna, nikriz makamında ise aynı dizinin farklı iki şekilde kullanıldığına değinmektedir. Nedeni ise hicazda 

bulunan dörtlünün kullanışıyla aynı periyot çevre içinde gelişmesidir. Ancak hicaz makamını basit makam olarak 

gösterirken aynı dizi seslerinden oluşan nikriz makamını eviç perdesinin iki farklı şekilde kullanılmasından kaynaklı basit 

ve mürekkep olarak ayırması dikkat çekmektedir. Yine aynı şekilde Dr. Ezgi’nin nikriz makamı tarifinde de farklılıklar 

bulunmaktadır. Dr. Ezgi nikriz makamını basit bir makam olarak nitelendirmekte olup acem perdesinin kullanıldığı 

nikriz makamını kabul etmemektedir. 

Ezgi nikriz makamı dizini şu şekilde açıklamaktadır: 

Birinci Nikriz dizisinin şekli ile yapılan seyirde, cüz’i bir asmalık his olunuyorsa da durak epeyce metindir. 

Güçlüsü de nevâ olduğundan bu diziyi müstakîl(basit) saydık. İkinci acemli dizide, durak tamamıyla asma 

kalıyor ve dizinin ikinci “dügâh-la” nağmesinden dize doğru bir hicaz. (Kutluğ, 2000, ss. 207-208)

Ezgi’nin yapmış olduğu tanımda olduğu gibi hicaz çeşnisi karar inerken nikriz çeşnisine dönüşmektedir. Bu görüşü 

Yakup Fikret Kutluğ da onaylamakta olup, söz konusu durumu destekleyecek şekilde açıklamalarda bulunmaktadır. 

Kutluğ, hicaz makamının dizi sesleri nikriz makamının içinde de yer aldığını, sadece karar perdesi olarak rast perdesini 

hicaz dörtlüsünün pest bölgesine eklendiğini ve böylece nikriz beşlisi seslerinin meydana geldiğini ifade etmekte olup, 

nikriz ve hicaz makamlarının dizilerinin birbirine çok yakın diziler olduğunu söylemektedir (Kutluğ, 2000).

Kutluğ, nikriz makamının iki farklı şekilde başladığını dile getirmektedir. İlki karar perdesi civarından başlamaktadır. 

Bir diğer seyir ise güçlü perdesi olan neva civarından başlamasıdır. Eğer karar perdesinden başlanırsa seyir çıkıcı, neva 

perdesi civarından başladığında ise inici- çıkıcı seyir meydana gelmektedir. Makamın asma karar perdeleri ise neva, 

gerdaniye, nim hicaz, dik kürdi ve nadir de olsa dügâh perdesidir. Kutluğ, makamı zenginleştirmek için tiz sekizlide 

bulunan eviç perdesini kaldırarak buselik dörtlüsü içinde seyredildiğini ve rast perdesinden itibaren rast beşlisi içinde 

rast çeşnisi ile geçki yapılabileceğini söylemektedir. Kutluğ ayrıca nikriz kararlarda bir ayrıcalık görüldüğünden ve söz 

konusu ayrıcalığın ise bazı bestelerde nikriz çeşnisiyle değil rast çeşnisi ile karar verilmesi olduğunu dile getirmektedir. 

Yani nikriz beşlisi kullanılmamakta olup rast beşlisi sesleriyle karar edilmektedir. Bu durum eski bestekârlar tarafından 

kullanılmıştır. Ayrıca nikriz makamı yeden almadan çoğu zaman yeden almadan karara gelmektedir (Kutluğ, 2000).



50

Melike Kasılan, İnanç Aras Oruç

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Sühan İrden nikriz makamını, “Nikriz-i Sagîr ve Nikriz-i Kebir” olarak ikiye ayırmıştır. Nikriz-i sagîr, seyre hicaz makamı 

dizi sesleriyle başlayıp rast perdesinde karar vermesine denir. Başka bir deyişle, seyrine Hicaz makamı sesleri ile neva 

perdesinden başlayıp hicaz, dügâh, dik kürdi seslerinde gezindikten sonra rast perdesinde karar etmesine denir. Nikriz-i 

Sagîr makamı ayrıca Rast makamı sesleri ile başlayıp Küçük Nikrizli karar verir veya Pençgâh-ı Asıl sesleriyle başlayıp 

Küçük Nikrizli karar vermesi şeklinde de kullanılır. Bu şekilde Rast ve Hicaz makamı dizi seslerinin içerinde var olan 

farklı makam veya terkiplerle birleşerek daha büyük bir terkip meydana gelir.  Nikriz-i kebir ise seyre Hicaz seslerinde 

Neva asıl makamı veya Acem’li Neva makamı yaparak başlayıp küçük nikrizli, yani nikriz-i sagir ile karar vermesine 

denir (İrden, 2023).

İsmail Hakkı Özkan’a göre nikriz makamı sekiz sesli bir dizi olarak gösterilebilir. Dizisi, yerinde nikriz beşlisine, neva 

perdesine rast dörtlü veya buselik dörtlünün eklenmesinden meydana gelir. Makamın durağı rast perdesi, seyri inici-

çıkıcı bazen de çıkıcı olarak kullanılabilir. Makamın güçlüsü dizinin birleşim noktası olan neva perdesidir. Bu bilgiler 

sonucunda nikriz makamı basit makam grubuna girebilir. Fakat dikkat edilirse nikriz beşlisinin, dörtlüsü tam değildir. 

Yirmi altı komalık artık dörtlüden oluştuğu görülmektedir. Nikriz beşlisi, dörtlünün sonuna 1 tanini eklenmesiyle 

oluşmamış bir küçük mücennep eklenmesiyle meydana gelmiştir. Ayrıca nikriz makamı dizisinin güçlüsü yani neva 

perdesi üzerinde râst ve bûselik çeşnileri bulunur. Bu sebeplerden dolayı nikriz makamı basit makam grubuna değil 

birleşik (mürekkep) makam grubuna girmektedir (Özkan, 2020).

Makamın durağı rast perdesi, seyri inici-çıkıcı (bazen de çıkıcı), dizisi yerinde nikrîz beşlisine 5. derece nevâ perdesi 

üzerinde, bir râst dörtlüsünün ve yine aynı perdede bir bûselik dörtlüsünün eklenmesinden meydana gelmiştir. Nikriz 

makamının güçlüsü olan neva perdesi aynı zamanda yarım karar perdesi olup üzerinde bûselik veya râst çeşnisiyle yarım 

karar edilir. Genellikle neva perdesi üzerinde çıkıcı nağmelerde râst çeşni, inici nağmelerde ise bûselik çeşniyi kullanmak 

uygundur. Tam tersi, neva yani güçlü perdesinde bûselik çeşniyle yarım karar edilmişse bu defa neva perdesindeki râst 

çeşnili kalış asma karardır. Nikriz beşlisi, hicaz dörtlüsünün pes tarafına 1 tanininin eklenmesiyle meydana gelir. Bu 

sebepten ötürü nikriz makamı, zirgûleli hicaz hariç hicaz ailesine çok benzemektedir. Dolayısıyla hicaz ailesinde ki 

hüseynî perdesinde yapılan uşşâk’lı, nîm hicaz ve dik kürdî perdelerinde çeşnisiz yapılan asma kalışlar nikriz makamında 

da görülür. Nikriz makamı ayrıca dügâh perdesinde hicaz çeşniyle de asma kalış yapabilir. Nikriz makamı, râst ve uşşâk 

çeşnilerine geçki yapmayı sever. Bu yüzden nikriz makamında ki eserlerde yerinde râst çeşni, yerinde uşşâk çeşni ve segâh 

perdesinde segâh ve ferahnak çeşnili asma kalışlar yapılır. Bu çeşnileri yapabilmek için nîm hicaz ve dik kürdî perdeleri 

yerine çargâh ve segâh perdeleri kullanılır. Nikriz makamında ki bazı eserler râst ile de karar verebilir. Donanımında si 

için bakiye bemolü, fa ve do için bakiye diyezi donanıma yazılır. Gerekli değişiklikler eser içinde gösterilmektedir. Yedeni 

ise birinci aralıktaki bakiye diyezli fa ırâk perdesidir. Tam karar sırasında yedenin önemi büyüktür. Nikriz makamı 

genellikle tîzde genişlemiş kısım da pek dolaşmaz. En çok kullanılan genişleme pes taraftan yapılandır ki, bu da Yegâh 



51Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Trt Repertuvarında Bulunan Nikriz Makamındaki Sözlü Eserlerin Makamsal Yapılarının Türkiye’deki Bölgelere Göre Analizi
perdesi üzerine bir râst dörtlüsü getirmekle yapılır. Bunu nevâ perdesindeki râst dörtlüsünün pes taraftaki simetriği 

olarak düşünebiliriz (Özkan, 2020). 

Özkan’a göre makam tizden de bazen nevâ’daki râst veya bûselik beşlisinin dizi halinde uzatmakla genişleyebilmektedir. 

Seyri ise güçlü neva perdesi civarından veya bazen de nikriz beşlinin seslerinden başlamaktadır. Makamı meydana getiren 

karışık gezinildikten sonra, güçlü neva perdesinde yarım karar yapılmakta olup, gerekli asma kararlar da gösterildikten 

sonra rast perdesinde nikriz, bazen rast çeşnisiyle yedenli tam karar yapılmaktadır. 

Bulgular ve Yorumlar

“Şu Söğütte Bir Kuş Var” adlı türkünün makamsal analizi nasıldır?

Türkü; şekil 1’de görüldüğü üzere rast perdesi ve civarından seyre başlamış rast- yegâh- dügâh- nim hicaz- kürdi- ırak 

perdelerinde gezinerek 4. ölçüde makamın güçlüsü olan neva perdesinde asma kalış yapmıştır. 

Şekil 1

Şu Söğütte Bir Kuş Var türküsünün analizi

Sonra şekil 2’de anlaşıldığı üzere nim hicaz perdesini çargâh perdesine, kürdi perdesini ise buselik perdesine dönüştürerek 

rast- çargâh- buselik ve neva seslerinde gezinerek rast perdesi üzerinde rast seslerini göstermiş olup tekrar nikriz seslerine 

dönmüştür.

Şekil 2

Şu Söğütte Bir Kuş Var türküsünün analizi

Şekil 3: 

Şu Söğütte Bir Kuş Var türküsünün analizi

Şekil 3’te olduğu gibi söz girişinde ise yine çargâh- buselik ve neva seslerinde gezinerek seyre başlamış, 21. ölçüde tekrar 

nikriz seslerinde gezinmiştir.



52

Melike Kasılan, İnanç Aras Oruç

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Şekil 4: 

Şu Söğütte Bir Kuş Var türküsünün analizi

Söz bölümünden sonraki saz bölümü olan şekil 4’te ise gerdaniye perdesini güçlendirerek seyre başlamış olup neva perdesi 

üzerindeki hicaz seslerini gösterdikten sonra rast perdesi üzerindeki nikriz seslerini göstererek neveser makamına geçki 

yapmıştır. 

Şekil 5

Şu Söğütte Bir Kuş Var türküsünün analizi

Son olarak şekil 5’te görüldüğü gibi neveser seslerinde gezindikten sonra nikriz sesleri ile karar etmiştir.

Şekil 6

Şu Söğütte Bir Kuş Var türküsünün analizi

Türkünün güçlü perdesinin çargâh, neva ve gerdaniye perdeleri olduğu tespit edilmiştir. Türkünün seyir özellikleri 

göz önüne alındığında Meragi’ye göre nikriz makamında olmadığı görülmektedir. Çünkü Meragi nikriz makamı 

dizisini açıklarken neva üstünde rast seslerinin olduğunu dile getirmektedir. Ancak türküde rast değil buselik ve 

hicaz seslerinde gezinilmiştir. Nasır Dede ise eski icracıların nikriz makamında eviç ve acem perde kullanımlarının 

icracılara göre değiştiğini ifade ederek iki farklı kullanımın da olduğuna dikkat çekmektedir. Aynı şekilde Arel de nikriz 

makamının kimi zaman neva üzerinde rast, kimi zaman ise buselik seslerinin olabileceğini söylemektedir. Kutluğ’da 

nikriz makamının iki farklı şekilde olduğunu dile getirmektedir. İlki seyrine karar perdesi civarından başlayıp çıkıcı 

hareket etmesi, diğeri ise güçlü perdesi yani neva perdesi civarından başlayıp seyrinin inici- çıkıcı hareket etmesidir. 

Kutluğ, nikriz makamını zenginleştirmek için tiz bölgedeki eviç perdesi yerine acem perdesinin de kullanılabileceğini 

ve rastta rast seslerinin kullanılıp hatta nikriz sesleri yerine rast sesleri ile de karar edilebileceğini söylemektedir. Bu 

açıklamalar doğrultusunda türkünün dizisinin Nasır Dede, Arel, Özkan ve Kutluğ’a göre nikriz makamının karşılandığı 

tespit edilmiştir. Karadeniz’e göre nikriz makamının iki adet seyir alanı vardır. Bunlardan ilki neva perdesinden diğeri 



53Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Trt Repertuvarında Bulunan Nikriz Makamındaki Sözlü Eserlerin Makamsal Yapılarının Türkiye’deki Bölgelere Göre Analizi
ise rast ve neva perdelerinden seyre başlamasıdır. Nikriz makamı hicaz makamı gibi hareket eder yani dügâh, kürdi, 

hicaz, neva, eviç, gerdaniye ve muhayyer perdelerini kullanarak neva ve hüseyni perdelerinde kısa duruşlar yaparak 

hicaz makamının çeşnilerini meydana getirir. Dönüşte eviç perdesini acem perdesine dönüştürüp rast perdesinde karar 

eder. Türkünün de rast perdesinden başladığı göz önüne alındığında Karadeniz’in açıklamaları doğrultusunda tarif 

ettiği nikriz makamı seyrinin ikinci şekliyle aynı olduğu söylenebilmektedir. Nitekim türkünün içerisinde acem perdesi 

kullanımının olması da bu görüşü destekler niteliktedir. Bu açıklamalar doğrultusunda türkünün dizisinin Karadeniz’e 

göre nikriz makamını karşıladığı tespit edilmiştir. Ezgi ise nikriz makamını basit bir makam olarak nitelendirmekte 

olup acem perdesinin kullanıldığı nikriz makamını kabul etmemektedir. Dolayısıyla türküde acem perdesi kullanıldığı 

için türkü Ezgi’ye göre nikriz makamında değildir. İrden, nikriz makamını Nikriz-i Sagir ve Nikriz-i Kebir olarak ikiye 

ayırmaktadır. Türkünün rast perdesinden başlaması ve doğrudan hicaz seslerini gösterdikten sonra rastta rast sesleriyle 

hicaz sesleri karışık seyretmesi durumu dolayısıyla türkünün Sühan İrden’e göre Nikriz-i Kebir makamında olduğu 

söylenebilmektedir.

“Odam Kireç Tutmuyor” adlı türkünün makamsal analizi nasıldır?

Türkü; şekil 7’de görüldüğü üzere neva perdesi civarından seyre başlamış nim hicaz- neva-hüseyni- acem- kürdi ve 

dügâh seslerinde gezinerek 3. ölçüde makamın güçlüsü olan neva perdesinde asma kalış yapmıştır. 

Şekil 7

Odam Kireç Tutmuyor türküsünün analizi

Şekil 8’de ise nim hicaz perdesini çargâh perdesine, kürdi perdesini ise uşşak perdesine dönüştürerek rast-dügâh-uşşak 

ve çargâh seslerinde gezinerek rastta rast seslerini göstermiş olup şekil 9’da tekrar nikriz seslerine dönüp rast perdesinde 

kalış yapmıştır. 

Şekil 8

Odam Kireç Tutmuyor türküsünün analizi

Şekil 9

Odam Kireç Tutmuyor türküsünün analizi

Daha sonra makamın seslerinde gezinmeye devam etmiştir. Şekil 10’da olduğu gibi 10. ölçüde nim hicaz perdesini çargâh 

perdesine, kürdi perdesini ise uşşak perdesine dönüştürerek rast-dügâh-uşşak ve çargâh seslerinde gezinerek rastta rast 



54

Melike Kasılan, İnanç Aras Oruç

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

seslerini göstermiş olup tekrar nikriz seslerine dönüp rast perdesinde kalış yapmıştır. 

Şekil 10

Odam Kireç Tutmuyor türküsünün analizi

Şekil 11’de görüldüğü üzere 14. ölçüde ise tekrar nim hicaz perdesini çargâh, kürdi perdesini ise uşşak perdesine 

dönüştürerek rast-dügâh-uşşak ve çargâh seslerinde gezinerek rastta rast seslerinde gezinmiş olup şekil 12’de tekrar nikriz 

seslerine dönüp rast perdesinde karar etmiştir. Türkünün güçlü perdesinin, neva perdesi olduğu ve karar perdesinin rast 

perdesi olduğu tespit edilmiştir. 

Şekil 11

Odam Kireç Tutmuyor türküsünün analizi

Şekil 12

Odam Kireç Tutmuyor türküsünün analizi

Türkünün seyir özellikleri göz önüne alındığında Meragi’ye göre nikriz makamında olmadığı görülmektedir. Çünkü 

Meragi nikriz makamı dizisini açıklarken neva üstünde rast seslerinin olduğunu dile getirmektedir. Ancak türküde rast 

değil buselik seslerinde gezinilmiştir. Nasır Dede ise eski icracıların nikriz makamında eviç ve acem perde kullanımlarının 

icracılara göre değiştiğini ifade ederek iki farklı kullanımın da olduğuna dikkat çekmektedir. Aynı şekilde Arel de nikriz 

makamının kimi zaman neva üzerinde rast, kimi zaman ise buselik seslerinin olabileceğini söylemektedir. Türkünün 

içerisinde de acem perdesi kullanıldığı için, türkünün dizisinin Nasır Dede ve Arel’e göre nikriz makamında olduğu 

tespit edilmiştir. Ezgi ise nikriz makamını basit bir makam olarak nitelendirmekte olup acem perdesinin kullanıldığı 

nikriz makamını kabul etmemektedir. Dolayısıyla türküde acem perdesi kullanıldığı için türkünün dizisinin Ezgi’ye göre 

nikriz makamında olmadığı tespit edilmiştir. Kutluğ, nikriz makamının iki farklı şekilde olduğunu dile getirmektedir. 

İlki seyrine karar perdesi civarından başlayıp çıkıcı hareket eder, diğeri ise güçlü perdesi yani neva perdesi civarından 

başlayıp seyrinin inici- çıkıcı hareket etmesidir. Kutluğ, nikriz makamını zenginleştirmek için tiz bölgedeki eviç perdesi 

yerine acem perdesinin de kullanılabileceğini ve rastta rast seslerinin kullanılıp hatta nikriz sesleri yerine rast sesleri ile 

de karar edilebileceğini söylemektedir. Türkü seyrine neva perdesinden başlayıp ve içerisinde acem perdesini kullandığı 

için, bu türkünün dizisinin Kutluğ’a göre nikriz makamında olduğu söylenebilmektedir. İrden, nikriz makamını “Nikriz-i 



55Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Trt Repertuvarında Bulunan Nikriz Makamındaki Sözlü Eserlerin Makamsal Yapılarının Türkiye’deki Bölgelere Göre Analizi
Sagir” ve “Nikriz-i Kebir” olarak ikiye ayırmaktadır. Türkünün rast perdesinden başlaması ve doğrudan hicaz seslerini 

gösterdikten sonra rastta rast sesleriyle hicaz sesleri karışık seyretmesi durumu dolayısıyla türkünün Sühan İrden’e göre 

Nikriz-i Kebir makamında olduğu söylenebilmektedir. Özkan ise nikriz makamını, neva üzerinde rastlı ve buselikli 

olarak iki farklı şekilde kullanıldığını dile getirmiştir. Türkünün içerisinde de neva üzeri buselikli kullanıldığı için bu 

türkünün dizisi Özkan’a göre nikriz makamında olduğu söylenebilmektedir. 

“Bahçalarda Zerdâli” adlı türkünün makamsal analizi nasıldır?

Türkü; şekil 13’de görüldüğü üzere yegâh perdesinden rast sesleri ile seyre başlamıştır. Yegâh, hüseynîaşiran, ırak, 

rast, dügâh, kürdi seslerinde gezindikten sonra nim hicaz perdesi yerine çargâh perdesi kullanılarak rastta rast sesleri 

gösterilmiştir.

Şekil 13

Bahçalarda Zerdâli türküsünün analizi

Daha sonra şekil 14’de olduğu gibi türkünün 4. ölçüsünde rastta buselik seslerini göstererek rast perdesinde kalış 

yapmıştır. 5. ölçüde yegâhta rast seslerini gösterip 6. ölçüde rastta buselik seslerini göstermiştir.

Şekil 14

Bahçalarda Zerdâli türküsünün analizi

Söz girişi olan şekil 15’de görüldüğü üzere gerdaniye perdesinde uzun kalış yaparak başlamıştır. Tiz durak perdesi olan 

gerdaniye perdesinde kalışlar yaparak 10. ölçüye kadar hüseyni, eviç ve gerdaniye seslerinde gezinmiştir.

Şekil 15

Bahçalarda Zerdâli türküsünün analizi

Şekil 16’daki 11. ölçüde ise neva perdesi üzerindeki buselik seslerini göstererek 13. ölçüye kadar seyrederek neva 

perdesinde kalış yapmıştır. 

Şekil 16

Bahçalarda Zerdâli türküsünün analizi

Şekil 17’deki 14. ölçüden 16. ölçüye kadar ise hüseyni, neva, nim hicaz, kürdi, dügâh ve rast seslerinde gezinerek rast 

perdesi üzerindeki nikriz seslerini göstermiştir.



56

Melike Kasılan, İnanç Aras Oruç

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Şekil 17

Bahçalarda Zerdâli türküsünün analizi

Giriş sazı ara saz olarak da çalındıktan sonraki söz girişi şekil 18’de olduğu gibi hüseyni perdesinden seyre başlayarak 

gerdaniye perdesini kuvvetlendirmiştir.

Şekil 18

Bahçalarda Zerdâli Türküsünün Analizi

Hüseyni, eviç, gerdaniye, muhayyer seslerinde gezindikten sonra eviç perdesi şekil 19’da görüldüğü üzere 26.- 28. ölçüde 

acem perdesine dönüştürülerek neva perdesi üzerindeki buselik sesleri gösterilmiştir.

Şekil 19

Bahçalarda Zerdâli Türküsünün Analizi

Şekil 20’den de anlaşılacağı üzere türkü karara inerken hüseyni, neva, nim hicaz, kürdi, dügâh ve rast seslerinde gezinerek 

rast perdesi üzerindeki nikriz sesleriyle karar etmiştir.

Şekil 20

 Bahçalarda Zerdâli Türküsünün Analizi

Türkünün güçlü perdesinin, neva ve gerdaniye perdesi, karar perdesinin rast perdesi olduğu tespit edilmiştir.Türkünün 

seyir özellikleri göz önüne alındığında Meragi’ye göre nikriz makamında olduğu söylenebilmektedir. Meragi nikriz 

makamının neva perdesi üzerinde rast yaptığını söylemektedir. Türküde de neva üzerinde hem rast hem de buselik 

çeşnileri yapıldığı görülmektedir. Nasır Dede ise eski icracıların nikriz makamında eviç ve acem perde kullanımlarının 

icracılara göre değiştiğini ifade ederek iki farklı kullanımın da olduğuna dikkat çekmektedir. Aynı şekilde Arel de nikriz 

makamının kimi zaman neva üzerinde rast, kimi zaman ise buselik seslerinin olabileceğini söylemektedir. Türkünün 

içerisinde de acem ve eviç perdeleri kullanıldığı için türkünün dizisinin Nasır Dede’ye göre nikriz makamında olduğu 

söylenebilmektedir. Ezgi ise nikriz makamının basit bir makam olduğunu düşünüp acem perdesinin kullanıldığı nikriz 

makamını kabul etmemektedir. Türkünün içerisinde ise hem eviç hem de acem perdesi kullanıldığı için bu türkünün 



57Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Trt Repertuvarında Bulunan Nikriz Makamındaki Sözlü Eserlerin Makamsal Yapılarının Türkiye’deki Bölgelere Göre Analizi
dizisi Ezgi’ye göre nikriz makamında olmadığı söylenebilmektedir. Kutluğ, nikriz makamının iki farklı şekilde olduğunu 

ifade etmektedir. Birincisi seyrine rast perdesi civarından başlayıp çıkıcı seyir özelliği kullanmasıdır, diğeri ise seyrine 

neva perdesi civarından başlayıp inici-çıkıcı hareket etmesidir. Aynı zamanda nikriz makamını zenginleştirmek için eviç 

perdesi yerine acem perdesinin de kullanılabileceğini hatta rastta rast seslerinin de kullanılabileceğini ve nikriz sesleri 

yerine rast sesleri ile karar edilebileceğini de ifade etmektedir. Türkünün seyride rast perdesi civarından başlayıp çıkıcı 

hareket ettiği için ve türkünün içerisinde hem acem hem de eviç perdesi kullanıldığı için bu türkünün dizisi Kutluğ’a 

göre nikriz makamında olduğu söylenebilmektedir. İrden ise nikriz makamını “Nikriz-i Sagir” ve “Nikriz-i Kebir” olarak 

ikiye ayırmıştır. Bu türkü seyrine rast perdesi civarından başlayıp ve hicaz sesleri ile çıkıcı olarak hareket ettiği için İrden’e 

göre Nikriz-i Kebir makamında olduğu söylenebilmektedir. Özkan’a göre nikriz makamı neva üzerinde rastlı ve buselikli 

olarak iki farklı şekilde kullanılmaktadır. Türkünün içerisinde neva perdesi üzerinde hem rast hem de buselik sesleri 

kullanıldığı için bu türkünün dizisinin Özkan’a göre nikriz makamında olduğu söylenmektedir.

“On Dört Bin Yıl Gezdim” adlı türkünün makamsal analizi nasıldır? 

Türkü; şekil 21’de görüldüğü üzere seyrine rast perdesinden başlamıştır. 3. ölçüde tamamen rast perdesi ile seyretmiştir. 

4. ölçüde rast, kürdi ve dügâh seslerinde gezinerek dügâh perdesinde asma kalış yapmıştır. 

Şekil 21

On Dört Bin Yıl Gezdim Türküsünün Analizi

Şekil 22 ve 23’de yer alan 5.-6. ve 7. ölçüde rast, kürdi, çargâh ve dügâh seslerinde gezinerek dügâh perdesi üzerindeki 

kürdi sesleriyle dügâhta asma kalış yapmıştır. 

Şekil 22

On Dört Bin Yıl Gezdim Türküsünün Analizi

Şekil 23 

On Dört Bin Yıl Gezdim Türküsünün Analizi

Şekil 24 ve 25’te yer alan 8. ve 9. ölçüde rast, neva, eviç seslerinde gezinerek neva perdesinin güçlendirildiği görülmektedir. 

Aynı seyir 12. ölçüye kadar devam etmiştir. 



58

Melike Kasılan, İnanç Aras Oruç

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Şekil 24

On Dört Bin Yıl Gezdim Türküsünün Analizi

Şekil 25

 On Dört Bin Yıl Gezdim Türküsünün Analizi

Şekil 26 ve 27 de görüldüğü üzere 13. ölçüde eviç, neva, nim hicaz ve rast seslerinde gezinerek 18. ölçüye kadar devam 

etmiş olup nikriz seslerinde gezinerek dügâhta asma kalış yapmıştır. 

Şekil 26

On Dört Bin Yıl Gezdim Türküsünün Analizi

Şekil 27

On Dört Bin Yıl Gezdim türküsünün analizi

Şekil 28’deki 19. ölçüde, yegâh perdesine dek genişleme yaparak yegâh, ırak ve rast perdelerinde gezinerek yegâh perdesi 

üzerindeki rast seslerini göstermiştir. 20. ölçüde eviç perdesi naturelleştirilerek ırak perdesi üzerindeki ferahnak sesleri 

gösterilmiştir. 

Şekil 28

On Dört Bin Yıl Gezdim Türküsünün Analizi

Şekil 29’da yer alan 21. ve 22. ölçülerde de ırak perdesi üzerindeki ferahnak sesleri ile devam etmiştir. 

Şekil 29

On Dört Bin Yıl Gezdim türküsünün analizi

Şekil 30’da görüldüğü üzere 23. ölçüde yeniden kürdi perdesi alarak ırak perdesi acemaşiran perdesine dönüştürülerek 

acemaşiranda çargâh sesleri gösterilmiştir.



59Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Trt Repertuvarında Bulunan Nikriz Makamındaki Sözlü Eserlerin Makamsal Yapılarının Türkiye’deki Bölgelere Göre Analizi
Şekil 30

On Dört Bin Yıl Gezdim Türküsünün Analizi

24. ölçüde yani şekil 31’den de anlaşılacağı üzere yeniden ırak perdesi alınarak 26. ölçüye kadar rast, neva, kürdi, dügâh 

ve ırak seslerinde gezinmiştir. Şekil 32’ deki 27. ölçüde yeniden neva perdesi güçlendirilmiştir. 

Şekil 31

On Dört Bin Yıl Gezdim Türküsünün Analizi

Şekil 32

On Dört Bin Yıl Gezdim Türküsünün Analizi

Şekil 33’te görüldüğü üzere 28. ölçüde neva, hüseyni ve acem perdelerinde gezinmiştir. 29. ölçüde nim hicaz perdesini 

alarak 39. ölçüye kadar rast perdesi üzerindeki nikriz seslerinde gezinerek ırak perdesini de göstererek rast perdesinde 

yarım yedenli karar etmiştir. 

Şekil 33

On Dört Bin Yıl Gezdim Türküsünün Analizi

Türkünün güçlü perdesinin neva perdesi, karar perdesinin rast perdesi olduğu tespit edilmiştir. Türkünün seyir özellikleri 

göz önüne alındığında Meragi’ye göre nikriz makamında olduğu söylenebilmektedir. Meragi nikriz makamının neva 

perdesi üzerinde rast yaptığını söylemektedir. Türkü içerisinde neva üzerinde hem rast hem de buselik seslerini kullandığı 

görülmektedir. Nasır Dede ise eski icracıların nikriz makamında eviç ve acem perde kullanımlarının icracılara göre 

değiştiğini ifade ederek iki farklı kullanımın da olduğuna dikkat çekmektedir. Aynı şekilde Arel de nikriz makamının 

kimi zaman neva üzerinde rast, kimi zaman ise buselik seslerinin olabileceğini söylemektedir. Türkü içerisinde eviç 

ve acem perdesi kullanıldığı, neva üzerinde hem rast hem de buselik sesleri kullanıldığı için bu türkünün dizisinin 

Nasır Dede ve Arel’e göre nikriz makamında olduğu söylenebilmektedir. Ezgi ise nikriz makamının basit bir makam 

olduğunu düşünüp acem perdesinin kullanıldığı nikriz makamını kabul etmemektedir. Türkünün içerisinde ise hem eviç 

hem de acem perdesi kullanıldığı için bu türkünün dizisi Ezgi’ye göre nikriz makamında olmadığı söylenebilmektedir. 

Kutluğ, nikriz makamının iki farklı şekilde olduğunu ifade etmektedir. Birincisi seyrine rast perdesi civarından başlayıp 

çıkıcı seyir özelliği kullanmasıdır, diğeri ise seyrine neva perdesi civarından başlayıp inici-çıkıcı hareket etmesidir. Aynı 

zamanda nikriz makamını zenginleştirmek için eviç perdesi yerine acem perdesinin de kullanılabileceğini hatta rastta 



60

Melike Kasılan, İnanç Aras Oruç

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

rast seslerinin de kullanılabileceğini ve nikriz sesleri yerine rast sesleri ile karar edilebileceğini de ifade etmektedir. 

Türkünün seyride rast perdesi civarından başlayıp çıkıcı hareket ettiği için ve türkünün içerisinde hem acem hem de eviç 

perdesi kullanıldığı için bu türkünün dizisi Kutluğ’a göre nikriz makamında olduğu söylenebilmektedir. İrden ise nikriz 

makamını “Nikriz-i Sagir” ve “Nikriz-i Kebir” olarak ikiye ayırmıştır. Bu türkü seyrine rast perdesi civarından başlayıp ve 

hicaz sesleri ile çıkıcı olarak hareket ettiği için İrden’e göre Nikriz-i Kebir makamında olduğu söylenebilmektedir. Özkan’a 

göre nikriz makamı neva üzerinde rastlı ve buselikli olarak iki farklı şekilde kullanılmaktadır. Türkünün içerisinde neva 

perdesi üzerinde hem rast hem de buselik sesleri kullanıldığı için bu türkünün dizisinin Özkan’a göre nikriz makamında 

olduğu söylenmektedir.

“Şu Aydın’ın Uşağı” adlı türkünün makamsal analizi nasıldır? 

Türkü; şekil 34’te görüldüğü üzere seyrine neva perdesinde buselik sesleri ile başlamıştır.

Şekil 34

Şu Aydın’ın Uşağı Türküsünün Analizi

Şekil 35’te yer alan 2. ölçüde nim hicaz, neva, hüseyni, acem, gerdaniye ve muhayyer perdelerini kullanarak neva 

perdesinde buselikli kalış yapmıştır.

Şekil 35

Şu Aydın’ın Uşağı Türküsünün Analizi

Şekil 36’da yer alan 3. Ölçüde rastta nikriz seslerini kullanarak neva perdesinde kalış yapmıştır.

Şekil 36

Şu Aydın’ın Uşağı Türküsünün Analizi

Şekil 37’de yer alan 4. ölçüde tekrar rastta nikriz seslerinde gezinip rast perdesinde kalış yapmıştır.

Şekil 37

Şu Aydın’ın Uşağı Türküsünün Analizi

Şekil 38’de yer alan 5. ölçüde neva, hüseyni, acem, gerdaniye ve muhayyer perdelerinde gezinerek neva perdesinde 



61Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Trt Repertuvarında Bulunan Nikriz Makamındaki Sözlü Eserlerin Makamsal Yapılarının Türkiye’deki Bölgelere Göre Analizi
buselikli kalış yapmıştır. 

Şekil 38

Şu Aydın’ın Uşağı Türküsünün Analizi

Şekil 39’da yer alan 6. ölçüde nim hicaz, neva, hüseyni, acem, gerdaniye ve muhayyer perdelerinde gezinerek neva 

perdesinde buselikli kalış yapmıştır. 

Şekil 39

Şu Aydın’ın Uşağı Türküsünün Analizi

Şekil 40’ta yer alan 7. ölçüde eviç perdesi yerine acem perdesi ve buselik perdesi yerine kürdi perdesini kullanarak, 
rastta nikriz seslerinde gezinerek neva perdesinde kalış yapmıştır. 

Şekil 40

Şu Aydın’ın Uşağı Türküsünün Analizi

Son olarak şekil 41’de görüldüğü üzere 8. ölçüde rastta nikriz seslerini kullanarak rast perdesinde tam karar etmiştir.

Şekil 41

Şu Aydın’ın Uşağı Türküsünün Analizi

 Türkünün güçlü perdesinin neva perdesi, karar perdesinin rast perdesi olduğu tespit edilmiştir. Türkünün seyir özellikleri 

göz önüne alındığında Meragi’ye göre nikriz makamında olmadığı söylenebilmektedir. Meragi nikriz makamının neva 

perdesi üzerinde rast yaptığını söylemektedir. Türkü içerisinde neva üzerinde buselik seslerini kullandığı görülmektedir. 

Nasır Dede ise eski icracıların nikriz makamında eviç ve acem perde kullanımlarının icracılara göre değiştiğini ifade 

ederek iki farklı kullanımın da olduğuna dikkat çekmektedir. Aynı şekilde Arel de nikriz makamının kimi zaman neva 

üzerinde rast, kimi zaman ise buselik seslerinin olabileceğini söylemektedir. Türkü içerisinde acem perdesi kullanıldığı 

ve neva üzerinde buselik sesleri kullanıldığı için bu türkünün dizisinin Nasır Dede ve Arel’e göre nikriz makamında 

olduğu söylenebilmektedir. Ezgi ise nikriz makamının basit bir makam olduğunu düşünüp acem perdesinin kullanıldığı 

nikriz makamını kabul etmemektedir. Türkünün içerisinde ise acem perdesi kullanıldığı için bu türkünün dizisi Ezgi’ye 

göre nikriz makamında olmadığı söylenebilmektedir. Kutluğ, nikriz makamının iki farklı şekilde olduğunu ifade 



62

Melike Kasılan, İnanç Aras Oruç

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

etmektedir. Birincisi seyrine rast perdesi civarından başlayıp çıkıcı seyir özelliği kullanmasıdır, diğeri ise seyrine neva 

perdesi civarından başlayıp inici-çıkıcı hareket etmesidir. Aynı zamanda nikriz makamını zenginleştirmek için eviç 

perdesi yerine acem perdesinin de kullanılabileceğini hatta rastta rast seslerinin de kullanılabileceğini ve nikriz sesleri 

yerine rast sesleri ile karar edilebileceğini de ifade etmektedir. Türkünün seyri de neva perdesi civarından başlayıp inici-

çıkıcı hareket ettiği için ve türkünün içerisinde acem perdesi kullanıldığı için bu türkünün dizisi Kutluğ’a göre nikriz 

makamında olduğu söylenebilmektedir. İrden ise nikriz makamını “Nikriz-i Sagir” ve “Nikriz-i Kebir” olarak ikiye 

ayırmıştır. Türkü seyrine neva perdesinden başladığı ve hicaz sesleri ile inici-çıkıcı hareket ettiği için İrden’e göre Nikriz-i 

Sagir makamında olduğu söylenebilmektedir.Özkan’a göre nikriz makamı neva üzerinde rastlı ve buselikli olarak iki 

farklı şekilde kullanılmaktadır. Türkünün içerisinde neva perdesi üzerinde buselik sesleri kullanıldığı için bu türkünün 

dizisinin Özkan’a göre nikriz makamında olduğu söylenmektedir.

“Sen Bu Yaylaları Yayliyamasun” adlı türkünün makamsal analizi nasıldır?

Türkü; şekil 42’de görüldüğü üzere gerdaniye perdesinden inici bir seyirle başlamıştır. 1. Ölçüden 9. Ölçüye kadar 

gerdaniye, eviç, acem, hüseyni, neva ve nim hicaz perdelerinde gezinerek neva perdesi üzerindeki rast ve buselik 

seslerinde gezinilmiştir. 

Şekil 42

Sen Bu Yaylaları Yayliyamasun Türküsünün Analizi

Şekil 43’te yer alan 11. ve 12. Ölçüde nim hicaz, buselik, seslerinde gezinilmiştir. 

Şekil 43

Sen Bu Yaylaları Yayliyamasun Türküsünün Analizi

13. ölçüde buselik perdesi tekrar kürdi perdesine dönüştürülmüştür. 13. Ölçüden itibaren kürdi, dügâh, rast, nim hicaz 

ve neva seslerinde gezinerek rast perdesi üzerindeki nikriz sesleri ile karar etmiştir. Türkünün güçlü perdesinin neva 

perdesi ve karar perdesinin rast perdesi olduğu tespit edilmiştir. Türkünün seyir özellikleri göz önüne alındığında 



63Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Trt Repertuvarında Bulunan Nikriz Makamındaki Sözlü Eserlerin Makamsal Yapılarının Türkiye’deki Bölgelere Göre Analizi
Meragi’ye göre nikriz makamında olduğu söylenebilmektedir. Meragi nikriz makamının neva perdesi üzerinde rast 

yaptığını söylemektedir. Türkü içerisinde neva üzerinde rast ve buselik seslerini kullandığı görülmektedir. Nasır Dede ise 

eski icracıların nikriz makamında eviç ve acem perde kullanımlarının icracılara göre değiştiğini ifade ederek iki farklı 

kullanımın da olduğuna dikkat çekmektedir. Aynı şekilde Arel de nikriz makamının kimi zaman neva üzerinde rast, kimi 

zaman ise buselik seslerinin olabileceğini söylemektedir. Türkü içerisinde hem acem hem de eviç perdesinin kullanıldığı, 

neva üzerinde hem buselikli hem de rastlı yapı kullanıldığı için bu türkünün dizisinin Nasır Dede ve Arel’e göre nikriz 

makamında olduğu söylenebilmektedir. Ezgi ise nikriz makamının basit bir makam olduğunu düşünüp acem perdesinin 

kullanıldığı nikriz makamını kabul etmemektedir. Türkünün içerisinde eviç perdesi kullanılıyor olsa da aynı zamanda 

acem perdesi de kullanıldığı için bu türkünün dizisi Ezgi’ye göre nikriz makamında olmadığı söylenebilmektedir. Kutluğ, 

nikriz makamının iki farklı şekilde olduğunu ifade etmektedir. Birincisi seyrine rast perdesi civarından başlayıp çıkıcı 

seyir özelliği kullanmasıdır, diğeri ise seyrine neva perdesi civarından başlayıp inici-çıkıcı hareket etmesidir. Aynı 

zamanda nikriz makamını zenginleştirmek için eviç perdesi yerine acem perdesinin de kullanılabileceğini hatta rastta 

rast seslerinin de kullanılabileceğini ve nikriz sesleri yerine rast sesleri ile karar edilebileceğini de ifade etmektedir. 

Türkünün seyri de neva perdesinden başlayıp inici-çıkıcı hareket ettiği için ve türkünün içerisinde hem acem perdesi 

hem de eviç kullanıldığı için bu türkünün dizisi Kutluğ’a göre nikriz makamında olduğu söylenebilmektedir. İrden ise 

nikriz makamını “Nikriz-i Sagir” ve “Nikriz-i Kebir” olarak ikiye ayırmıştır. Türkü seyrine neva perdesinden başladığı ve 

hicaz sesleri ile inici-çıkıcı hareket ettiği için İrden’e göre Nikriz-i Sagir makamında olduğu söylenebilmektedir. Özkan’a 

göre nikriz makamı neva üzerinde rastlı ve buselikli olarak iki farklı şekilde kullanılmaktadır. Türkünün içerisinde neva 

perdesi üzerinde hem buselik hem de rast sesleri kullanıldığı için bu türkünün dizisinin Özkan’a göre nikriz makamında 

olduğu söylenmektedir.

“Şişedeki Gülyağı” adlı türkünün makamsal analizi nasıldır?

Türkü; şekil 44’te görüldüğü üzere gerdaniye perdesinde inici bir seyirle başlamıştır. Gerdaniye, eviç, muhayyer, acem, 

hüseyni, neva ve nim hicaz seslerinde gezinerek neva perdesi üzerindeki buselik ve rast sesleri gösterilmiştir. 

Şekil 44

Şişedeki Gülyağı Türküsünün Analizi

Şekil 45’te yer alan 2. ve 3. ölçüde çıkıcı bir seyirle ırak, rast, dügâh, kürdi, neva seslerinde gezinerek rast perdesi üzerindeki 

nikriz sesleri gezinerek rast perdesi üzerindeki nikriz sesleri gösterilmiş ve neva perdesinde asma kalış yapılmıştır.



64

Melike Kasılan, İnanç Aras Oruç

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Şekil 45

 Şişedeki Gülyağı Türküsünün Analizi

4. ölçüde ise 1. ölçüdeki ezgide olduğu gibi neva perdesi üzerindeki buselik sesleri gösterilmiştir. 5. ve 6. ölçü ise 2. ve 

3. ölçüdeki ezgi ile aynı olup türkü rast perdesi üzerindeki nikriz sesleri ile karar etmiştir. Türkünün güçlü perdesinin 

neva perdesi ve karar perdesinin rast perdesi olduğu tespit edilmiştir. Türkünün seyir özellikleri göz önüne alındığında 

Meragi’ye göre nikriz makamında olduğu söylenebilmektedir. Meragi nikriz makamının neva perdesi üzerinde rast 

yaptığını söylemektedir. Türkü içerisinde neva üzerinde hem rast hem de buselik seslerini kullandığı görülmektedir. 

Nasır Dede ise eski icracıların nikriz makamında eviç ve acem perde kullanımlarının icracılara göre değiştiğini ifade 

ederek iki farklı kullanımın da olduğuna dikkat çekmektedir. Aynı şekilde Arel de nikriz makamının kimi zaman neva 

üzerinde rast, kimi zaman ise buselik seslerinin olabileceğini söylemektedir. Türkü içerisinde hem eviç hem de acem 

perdesi kullanıldığı, neva üzerinde rastlı ve buselikli yapı kullanıldığı için bu türkünün dizisinin Nasır Dede ve Arel’e 

göre nikriz makamında olduğu söylenebilmektedir. Ezgi ise nikriz makamının basit bir makam olduğunu düşünüp 

acem perdesinin kullanıldığı nikriz makamını kabul etmemektedir. Türkünün içerisinde eviç perdesi kullanılıyor olsa 

da acem perdesi de kullanıldığı için bu türkünün dizisi Ezgi’ye göre nikriz makamında olmadığı söylenebilmektedir. 

Kutluğ, nikriz makamının iki farklı şekilde olduğunu ifade etmektedir. Birincisi seyrine rast perdesi civarından başlayıp 

çıkıcı seyir özelliği kullanmasıdır, diğeri ise seyrine neva perdesi civarından başlayıp inici-çıkıcı hareket etmesidir. Aynı 

zamanda nikriz makamını zenginleştirmek için eviç perdesi yerine acem perdesinin de kullanılabileceğini hatta rastta rast 

seslerinin de kullanılabileceğini ve nikriz sesleri yerine rast sesleri ile karar edilebileceğini de ifade etmektedir. Türkünün 

seyri de neva perdesi civarından başlayıp inici-çıkıcı hareket ettiği için ve türkünün içerisinde hem eviç hem acem 

perdesi kullanıldığı için bu türkünün dizisi Kutluğ’a göre nikriz makamında olduğu söylenebilmektedir. İrden ise nikriz 

makamını “Nikriz-i Sagir” ve “Nikriz-i Kebir” olarak ikiye ayırmıştır. Türkü seyrine neva perdesi civarından başladığı ve 

hicaz sesleri ile inici-çıkıcı hareket ettiği için İrden’e göre Nikriz-i Sagir makamında olduğu söylenebilmektedir.Özkan’a 

göre nikriz makamı neva üzerinde rastlı ve buselikli olarak iki farklı şekilde kullanılmaktadır. Türkünün içerisinde neva 

perdesi üzerinde hem rast hem de buselik sesleri kullanıldığı için bu türkünün dizisinin Özkan’a göre nikriz makamında 

olduğu söylenmektedir.

“Zobalarında Guru Da Meşe Yanıyor” adlı türkünün makamsal analizi nasıldır.

Türkü; şekil 46’da görüldüğü üzere rast-neva perdesi atlamasıyla seyre başlamıştır. Rast, neva, nim hicaz, kürdi, dügâh, 

hüseyni, gerdaniye, acem perdelerinde gezinerek ilk önce neva perdesi üzerindeki buselik dersleri gösterilmiş, daha 



65Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Trt Repertuvarında Bulunan Nikriz Makamındaki Sözlü Eserlerin Makamsal Yapılarının Türkiye’deki Bölgelere Göre Analizi
sonra rast perdesinde kalış yapılarak rast perdesi üzerindeki nikriz sesleri gösterilmiştir. 

Şekil 46

Zobalarında Guru Da Meşe Yanıyor Türküsünün Analizi

Şekil 47 ve 48’dede yer alan türkünün 2. ölçüsünde tekrar neva perdesi üzerindeki buselik seslerinde gezinerek neva 

perdesi asma kalış yapılmıştır. 

Şekil 47

Zobalarında Guru Da Meşe Yanıyor Türküsünün Analizi

Şekil 48 

Zobalarında Guru Da Meşe Yanıyor Türküsünün Analizi

3. ölçüde neva perdesi üzerindeki buselik seslerine nim hicaz ve kürdi sesleri eklenmiştir. 4. ve 5. ölçüde ise rast perdesi 

üzerindeki nikriz seslerinde gezinerek rast perdesinde karar etmiştir. Türkünün güçlü perdesinin neva perdesi karar 

perdesinin ise rast perdesi olduğu tespit edilmiştir. Türkünün seyir özellikleri göz önüne alındığında Meragi’ye göre nikriz 

makamında olmadığı söylenebilmektedir. Meragi nikriz makamının neva perdesi üzerinde rast yaptığını söylemektedir. 

Türkü içerisinde neva üzerinde buselik seslerini kullandığı görülmektedir. Nasır Dede ise eski icracıların nikriz makamında 

eviç ve acem perde kullanımlarının icracılara göre değiştiğini ifade ederek iki farklı kullanımın da olduğuna dikkat 

çekmektedir. Aynı şekilde Arel de nikriz makamının kimi zaman neva üzerinde rast, kimi zaman ise buselik seslerinin 

olabileceğini söylemektedir. Türkü içerisinde acem perdesi kullanıldığı, neva üzerinde buselikli yapı kullanıldığı için bu 

türkünün dizisinin Nasır Dede ve Arel’e göre nikriz makamında olduğu söylenebilmektedir. Ezgi ise nikriz makamının 

basit bir makam olduğunu düşünüp acem perdesinin kullanıldığı nikriz makamını kabul etmemektedir. Türkünün 

içerisinde acem perdesi kullanıldığı için bu türkünün dizisi Ezgi’ye göre nikriz makamında olmadığı söylenebilmektedir. 

Kutluğ, nikriz makamının iki farklı şekilde olduğunu ifade etmektedir. Birincisi seyrine rast perdesi civarından başlayıp 

çıkıcı seyir özelliği kullanmasıdır, diğeri ise seyrine neva perdesi civarından başlayıp inici-çıkıcı hareket etmesidir. Aynı 

zamanda nikriz makamını zenginleştirmek için eviç perdesi yerine acem perdesinin de kullanılabileceğini hatta rastta 

rast seslerinin de kullanılabileceğini ve nikriz sesleri yerine rast sesleri ile karar edilebileceğini de ifade etmektedir. 



66

Melike Kasılan, İnanç Aras Oruç

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Türkünün seyri de rast perdesinden başlayıp çıkıcı hareket ettiği için ve türkünün içerisinde acem perdesi kullanıldığı 

için bu türkünün dizisi Kutluğ’a göre nikriz makamında olduğu söylenebilmektedir. İrden ise nikriz makamını “Nikriz-i 

Sagir” ve “Nikriz-i Kebir” olarak ikiye ayırmıştır. Türkü seyrine rast perdesinden başladığı ve hicaz sesleri ile çıkıcı 

hareket ettiği için İrden’e göre Nikriz-i Kebir makamında olduğu söylenebilmektedir. Özkan’a göre nikriz makamı neva 

üzerinde rastlı ve buselikli olarak iki farklı şekilde kullanılmaktadır. Türkünün içerisinde neva perdesi üzerinde buselik 

sesleri kullanıldığı için bu türkünün dizisinin Özkan’a göre nikriz makamında olduğu söylenmektedir.

“Bahçede Erik Dalı” adlı türkünün makamsal analizi nasıldır?

Türkü; şekil 49’da gerdaniye perdesinden seyre başlamıştır. Gerdaniye, acem, hüseyni, neva, nim hicaz seslerinde 

gezinerek neva perdesi üzerindeki buselik sesleri gösterilmiştir. Daha sonra aynı seslere kürdi, dügâh ve rast perdeleri 

eklenerek şekil 50’de olduğu gibi rast perdesi üzerindeki nikriz sesleri gösterilmiştir. 

Şekil 49

Bahçede Erik Dalı Türküsünün Analizi

Şekil 50

Bahçede Erik Dalı Türküsünün Analizi

Şekil 51-52 ve 53’te yer alan 5. ve 8. Ölçü arasında rast perdesi üzerindeki nikriz sesleri gösterilmeye devam etmiştir. 

Şekil 51

Bahçede Erik Dalı Türküsünün Analizi

Şekil 52

Bahçede Erik Dalı Türküsünün Analizi

Şekil 53: 

Bahçede Erik Dalı Türküsünün Analizi

9. ölçüden 16. Ölçüye kadar 1. ve 8. Ölçüye kadar olan ezgi tekrar edilmiştir. 17. Ölçüde nim hicaz perdesinde uzun 

kalışların yapıldığı görülmekte olup türkü rast perdesi üzerindeki nikriz sesleriyle karar etmiştir. Türkünün seyir 

özellikleri göz önüne alındığında Meragi’ye göre nikriz makamında olduğu söylenebilmektedir. Meragi nikriz makamının 



67Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Trt Repertuvarında Bulunan Nikriz Makamındaki Sözlü Eserlerin Makamsal Yapılarının Türkiye’deki Bölgelere Göre Analizi
neva perdesi üzerinde rast yaptığını söylemektedir. Türkü içerisinde neva üzerinde hem buselik hem de rast seslerinin 

kullandığı görülmektedir. Nasır Dede ise eski icracıların nikriz makamında eviç ve acem perde kullanımlarının icracılara 

göre değiştiğini ifade ederek iki farklı kullanımın da olduğuna dikkat çekmektedir. Aynı şekilde Arel de nikriz makamının 

kimi zaman neva üzerinde rast, kimi zaman ise buselik seslerinin olabileceğini söylemektedir. Türkü içerisinde hem 

eviç hem de acem perdesi kullanıldığı ve neva üzerinde hem buselikli hem de rastlı yapı kullanıldığı için bu türkünün 

dizisinin Nasır Dede ve Arel’e göre nikriz makamında olduğu söylenebilmektedir. Ezgi ise nikriz makamının basit bir 

makam olduğunu düşünüp acem perdesinin kullanıldığı nikriz makamını kabul etmemektedir. Türkünün içerisinde 

eviç perdesi kullanılıyor olsa da acem perdesi de kullanıldığı için bu türkünün dizisi Ezgi’ye göre nikriz makamında 

olmadığı söylenebilmektedir. Kutluğ, nikriz makamının iki farklı şekilde olduğunu ifade etmektedir. Birincisi seyrine 

rast perdesi civarından başlayıp çıkıcı seyir özelliği kullanmasıdır, diğeri ise seyrine neva perdesi civarından başlayıp 

inici-çıkıcı hareket etmesidir. Aynı zamanda nikriz makamını zenginleştirmek için eviç perdesi yerine acem perdesinin 

de kullanılabileceğini hatta rastta rast seslerinin de kullanılabileceğini ve nikriz sesleri yerine rast sesleri ile karar 

edilebileceğini de ifade etmektedir. Türkünün seyri de neva perdesi civarından başlayıp inici-çıkıcı hareket ettiği için ve 

türkünün içerisinde hem acem hem de eviç perdesi kullanıldığı için bu türkünün dizisi Kutluğ’a göre nikriz makamında 

olduğu söylenebilmektedir. İrden ise nikriz makamını “Nikriz-i Sagir” ve “Nikriz-i Kebir” olarak ikiye ayırmıştır. Türkü 

seyrine neva perdesi civarından başladığı ve hicaz sesleri ile inici-çıkıcı hareket ettiği için İrden’e göre Nikriz-i Sagir 

makamında olduğu söylenebilmektedir. Özkan’a göre nikriz makamı neva üzerinde rastlı ve buselikli olarak iki farklı 

şekilde kullanılmaktadır. Türkünün içerisinde neva perdesi üzerinde hem buselik hem de rast sesleri kullanıldığı için bu 

türkünün dizisinin Özkan’a göre nikriz makamında olduğu söylenmektedir.

“Bana Bu İlmi İrfanı Veren Muhammed Ali’dir” adlı türkünün makamsal analizi nasıldır?

Türkü; şekil 54’te görüldüğü üzere nim hicaz perdesinden seyre başlamıştır. Nim hicaz, neva, hüseyni, kürdi, dügâh ve 

rast seslerinde gezinerek şekil 55’te olduğu gibi rast perdesi üzerindeki nikriz seslerinde gezinilmiştir. 

Şekil 54

Bana Bu İlmi İrfanı Veren Muhammed Ali’dir Türküsünün Analizi

Şekil 55 

Bana Bu İlmi İrfanı Veren Muhammed Ali’dir Türküsünün Analizi

Şekil 56’daki 4. ölçüden 12. Ölçüye kadar rast perdesi üzerindeki nikriz sesleri gösterilmeye devam etmiştir. 13. Ölçüde 

neva, hüseyni, acem perdeleriyle neva perdesi üzerindeki buselik sesleri gösterilmiştir. 14. Ölçüde ise aynı perdeler nim 



68

Melike Kasılan, İnanç Aras Oruç

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

hicaz ve kürdi perdeleri eklenerek şekil 57’de olduğu gibi neva perdesinde asma kalış yapmıştır.

Şekil 56

 Bana Bu İlmi İrfanı Veren Muhammed Ali’dir Türküsünün Analizi

Şekil 57

Bana Bu İlmi İrfanı Veren Muhammed Ali’dir Türküsünün Analizi

Şekil 58-59 ve 60’da görüldüğü üzere 15. ölçüden 18. Ölçüye kadar kürdi, nim hicaz, neva, rast, dügâh, ırak seslerinde 

gezinerek rast perdesi üzerindeki nikriz sesleri gösterilmiştir.

Şekil 58

Bana Bu İlmi İrfanı Veren Muhammed Ali’dir Türküsünün Analizi

Şekil 59

Bana Bu İlmi İrfanı Veren Muhammed Ali’dir Türküsünün Analizi

Şekil 60

Bana Bu İlmi İrfanı Veren Muhammed Ali’dir Türküsünün Analizi

Türkünün geri kalan seyrinde hiçbir değişiklik bulunmamaktadır. Neva perdesi üzerindeki buselik sesleri ve rast perdesi 

üzerindeki nikriz seslerinde gezindikten sonra rast perdesinde nikrizli karar etmiştir. Türkünün güçlü perdesinin neva 

perdesi olduğu ve karar perdesinin rast perdesi olduğu tespit edilmiştir. Türkünün seyir özellikleri göz önüne alındığında 

Meragi’ye göre nikriz makamında olmadığı söylenebilmektedir. Meragi nikriz makamının neva perdesi üzerinde 

rast yaptığını söylemektedir. Türkü içerisinde neva üzerinde buselik seslerini kullandığı görülmektedir. Nasır Dede 

ise eski icracıların nikriz makamında eviç ve acem perde kullanımlarının icracılara göre değiştiğini ifade ederek iki 

farklı kullanımın da olduğuna dikkat çekmektedir. Aynı şekilde Arel de nikriz makamının kimi zaman neva üzerinde 

rast, kimi zaman ise buselik seslerinin olabileceğini söylemektedir. Türkü içerisinde acem perdesi kullanıldığı ve neva 

üzerinde buselikli yapı kullanıldığı için bu türkünün dizisinin Nasır Dede ve Arel’e göre nikriz makamında olduğu 

söylenebilmektedir. Ezgi ise nikriz makamının basit bir makam olduğunu düşünüp acem perdesinin kullanıldığı nikriz 

makamını kabul etmemektedir. Türkünün içerisinde acem perdesi kullanıldığı için bu türkünün dizisi Ezgi’ye göre nikriz 

makamında olmadığı söylenebilmektedir. Kutluğ, nikriz makamının iki farklı şekilde olduğunu ifade etmektedir. Birincisi 

seyrine rast perdesi civarından başlayıp çıkıcı seyir özelliği kullanmasıdır, diğeri ise seyrine neva perdesi civarından 



69Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Trt Repertuvarında Bulunan Nikriz Makamındaki Sözlü Eserlerin Makamsal Yapılarının Türkiye’deki Bölgelere Göre Analizi
başlayıp inici-çıkıcı hareket etmesidir. Aynı zamanda nikriz makamını zenginleştirmek için eviç perdesi yerine acem 

perdesinin de kullanılabileceğini hatta rastta rast seslerinin de kullanılabileceğini ve nikriz sesleri yerine rast sesleri 

ile karar edilebileceğini de ifade etmektedir. Türkünün seyri de neva perdesi civarından başlayıp inici-çıkıcı hareket 

ettiği için ve türkünün içerisinde acem perdesi kullanıldığı için bu türkünün dizisi Kutluğ’a göre nikriz makamında 

olduğu söylenebilmektedir. İrden ise nikriz makamını “Nikriz-i Sagir” ve “Nikriz-i Kebir” olarak ikiye ayırmıştır. 

Türkü seyrine neva perdesi civarından başladığı ve hicaz sesleri ile inici-çıkıcı hareket ettiği için İrden’e göre Nikriz-i 

Sagir makamında olduğu söylenebilmektedir. Özkan’a göre nikriz makamı neva üzerinde rastlı ve buselikli olarak iki 

farklı şekilde kullanılmaktadır. Türkünün içerisinde neva perdesi üzerinde buselik sesleri kullanıldığı için bu türkünün 

dizisinin Özkan’a göre nikriz makamında olduğu söylenmektedir.

“Ben Susadım Sular İsterim” adlı türkünün makamsal analizi nasıldır?

Türkü; şekil 61’de görüldüğü üzere rast-gerdaniye atlamasıyla seyre başlamış olup inici bir seyirle gerdaniye, acem, 

hüseyni, neva ve nim hicaz seslerinde gezinerek neva perdesi üzerindeki buselik sesleri göstermiştir.

Şekil 61

Ben Susadım Sular İsterim Türküsünün Analizi

Şekil 62’de yer alan 2. ölçü neva-gerdaniye atlamasıyla başlamıştır. Gerdaniye, hüseyni, acem, nim hicaz, kürdi, dügâh, 

rast, ırak seslerinde gezinerek ilk olarak neva perdesi üzerindeki buselik sesleri göstermiş ve ardından rast perdesi 

üzerindeki nikriz seslerinde göstermiştir. 

Şekil 62

Ben Susadım Sular İsterim Türküsünün Analizi

3. ölçüde yeniden neva üzerindeki buselik sesleri gösterilmiştir. Şekil 63’te görüldüğü üzere 4.-5.-6. Ölçülerde de rast 

perdesi üzerindeki nikriz seslerinde gezinilmiştir. 

Şekil 63:

Ben Susadım Sular İsterim Türküsünün Analizi



70

Melike Kasılan, İnanç Aras Oruç

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Daha sonra tekrar aynı ezgileri ve sesleri devam ettirerek 11. Ölçüde rastta nikriz sesleri ile karar etmiştir. Türkünün güçlü 

perdesinin neva perdesi olduğu ve karar perdesinin rast perdesi olduğu tespit edilmiştir. Türkünün seyir özellikleri göz 

önüne alındığında Meragi’ye göre nikriz makamında olmadığı söylenebilmektedir. Meragi nikriz makamının neva perdesi 

üzerinde rast yaptığını söylemektedir. Türkünün donanımında her ne kadar eviç perdesi olsa da içerisinde acem perdesi 

kullanılarak neva üzerinde buselik seslerini kullandığı görülmektedir. Nasır Dede ise eski icracıların nikriz makamında 

eviç ve acem perde kullanımlarının icracılara göre değiştiğini ifade ederek iki farklı kullanımın da olduğuna dikkat 

çekmektedir. Aynı şekilde Arel de nikriz makamının kimi zaman neva üzerinde rast, kimi zaman ise buselik seslerinin 

olabileceğini söylemektedir. Türkü içerisinde acem perdesi kullanıldığı, neva üzerinde buselikli yapı kullanıldığı için bu 

türkünün dizisinin Nasır Dede ve Arel’e göre nikriz makamında olduğu söylenebilmektedir. Ezgi ise nikriz makamının 

basit bir makam olduğunu düşünüp acem perdesinin kullanıldığı nikriz makamını kabul etmemektedir. Türkünün 

içerisinde acem perdesi kullanıldığı için bu türkünün dizisi Ezgi’ye göre nikriz makamında olmadığı söylenebilmektedir. 

Kutluğ, nikriz makamının iki farklı şekilde olduğunu ifade etmektedir. Birincisi seyrine rast perdesi civarından başlayıp 

çıkıcı seyir özelliği kullanmasıdır, diğeri ise seyrine neva perdesi civarından başlayıp inici-çıkıcı hareket etmesidir. Aynı 

zamanda nikriz makamını zenginleştirmek için eviç perdesi yerine acem perdesinin de kullanılabileceğini hatta rastta 

rast seslerinin de kullanılabileceğini ve nikriz sesleri yerine rast sesleri ile karar edilebileceğini de ifade etmektedir. 

Türkünün seyri rast perdesinden başlayıp çıkıcı hareket ettiği için ve türkünün içerisinde acem perdesi kullanıldığı için 

bu türkünün dizisi Kutluğ’a göre nikriz makamında olduğu söylenebilmektedir. İrden ise nikriz makamını “Nikriz-i 

Sagir” ve “Nikriz-i Kebir” olarak ikiye ayırmıştır. Türkü seyrine rast perdesinden başladığı ve hicaz sesleri ile çıkıcı 

hareket ettiği için İrden’e göre Nikriz-i Kebir makamında olduğu söylenebilmektedir. Özkan’a göre nikriz makamı neva 

üzerinde rastlı ve buselikli olarak iki farklı şekilde kullanılmaktadır. Türkünün içerisinde neva perdesi üzerinde buselik 

sesleri kullanıldığı için bu türkünün dizisinin Özkan’a göre nikriz makamında olduğu söylenmektedir.

“Çek Deveci Develeri” adlı türkünün makamsal analizi nasıldır?

Türkü; şekil 64’te görüldüğü üzere nim hicaz perdesinden seyre başlamış olup hüseyni perdesinde uzun kalış yapılmıştır. 

2. Ölçüde ise hüseyni, gerdaniye, eviç, acem, neva, nim hicaz, buselik seslerinde gezinilerek nim hicaz perdesinde asma 

kalış yapılmıştır. 

Şekil 64

Çek Deveci Develeri Türküsünün Analizi

Şekil 65’te yer alan 3. ölçüden 6. ölçüye kadar yine aynı seslerde gezinilerek rast perdesi üzerindeki nikriz sesleriyle asma 

kalış yapılmıştır. 



71Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Trt Repertuvarında Bulunan Nikriz Makamındaki Sözlü Eserlerin Makamsal Yapılarının Türkiye’deki Bölgelere Göre Analizi

Şekil 65

Çek Deveci Develeri Türküsünün Analizi

7. ölçüden itibaren rast perdesi üzerindeki nikriz sesleri gösterilerek rast perdesinde nikrizli karar etmiştir. Türkünün 

güçlü perdesinin çargâh ve neva perdesi olduğu, karar perdesinin rast perdesi olduğu tespit edilmiştir. Türkünün seyir 

özellikleri göz önüne alındığında Meragi’ye göre nikriz makamında olduğu söylenebilmektedir. Meragi nikriz makamının 

neva perdesi üzerinde rast yaptığını söylemektedir. Türkü içerisinde neva üzerinde hem rast hem de buselik seslerini 

kullandığı görülmektedir. Nasır Dede ise eski icracıların nikriz makamında eviç ve acem perde kullanımlarının icracılara 

göre değiştiğini ifade ederek iki farklı kullanımın da olduğuna dikkat çekmektedir. Aynı şekilde Arel de nikriz makamının 

kimi zaman neva üzerinde rast, kimi zaman ise buselik seslerinin olabileceğini söylemektedir. Türkü içerisinde hem 

eviç hem de acem perdesi kullanıldığı, neva üzerinde hem rastlı hem de buselikli yapı kullanıldığı için bu türkünün 

dizisinin Nasır Dede ve Arel’e göre nikriz makamında olduğu söylenebilmektedir. Ezgi ise nikriz makamının basit bir 

makam olduğunu düşünüp acem perdesinin kullanıldığı nikriz makamını kabul etmemektedir. Türkünün içerisinde 

eviç perdesi kullanılıyor olsa da acem perdesi de kullanıldığı için bu türkünün dizisi Ezgi’ye göre nikriz makamında 

olmadığı söylenebilmektedir. Kutluğ, nikriz makamının iki farklı şekilde olduğunu ifade etmektedir. Birincisi seyrine 

rast perdesi civarından başlayıp çıkıcı seyir özelliği kullanmasıdır, diğeri ise seyrine neva perdesi civarından başlayıp 

inici-çıkıcı hareket etmesidir. Aynı zamanda nikriz makamını zenginleştirmek için eviç perdesi yerine acem perdesinin 

de kullanılabileceğini hatta rastta rast seslerinin de kullanılabileceğini ve nikriz sesleri yerine rast sesleri ile karar 

edilebileceğini de ifade etmektedir. Türkünün seyri de neva perdesi civarından başlayıp inici-çıkıcı hareket ettiği için ve 

türkünün içerisinde hem eviç hem de acem perdesi kullanıldığı için bu türkünün dizisi Kutluğ’a göre nikriz makamında 

olduğu söylenebilmektedir. İrden ise nikriz makamını “Nikriz-i Sagir” ve “Nikriz-i Kebir” olarak ikiye ayırmıştır. Türkü 

seyrine neva perdesi civarından başladığı ve hicaz sesleri ile inici-çıkıcı hareket ettiği için İrden’e göre Nikriz-i Sagir 

makamında olduğu söylenebilmektedir.

Özkan’a göre nikriz makamı neva üzerinde rastlı ve buselikli olarak iki farklı şekilde kullanılmaktadır. Türkünün 

içerisinde neva perdesi üzerinde hem rast hem de buselik sesleri kullanıldığı için bu türkünün dizisinin Özkan’a göre 

nikriz makamında olduğu söylenmektedir.



72

Melike Kasılan, İnanç Aras Oruç

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

“Gelmiş İken Bu Elleri Gezerim” adlı türkünün makamsal analizi nasıldır?

Türkü; şekil 66’da görüldüğü üzere seyrine neva perdesinden başlamıştır. 1. ölçüden 7. ölçüye kadar neva üzerinde hicaz 

seslerin ile karışık gezinilmiştir. Söz konusu seyir şekil 66-67 ve 68’de açıkça görülmektedir.

Şekil 66

Gelmiş İken Bu Elleri Gezerim Türküsünün Analizi

Şekil 67

Gelmiş İken Bu Elleri Gezerim Türküsünün Analizi

Şekil 68

Gelmiş İken Bu Elleri Gezerim Türküsünün Analizi

Şekil 69’da yer alan 8. ölçüde rast, dügâh, uşşak ve çargâh sesleri kullanılarak rast perdesinde uşşaklı gezinilmiştir. 

Şekil 69

Gelmiş İken Bu Elleri Gezerim Türküsünün Analizi

Şekil 70 ve 71’de yer alan 10. ölçüden 15. ölçüye kadar rast perdesi üzerindeki nikriz seslerinde karışık gezinilerek 14 ve 

şekil 72’de yer alan 15. ölçüde rast perdesinde uzun bir kalış yapılmıştır. 

Şekil 70

Gelmiş İken Bu Elleri Gezerim Türküsünün Analizi

Şekil 71

Gelmiş İken Bu Elleri Gezerim Türküsünün Analizi



73Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Trt Repertuvarında Bulunan Nikriz Makamındaki Sözlü Eserlerin Makamsal Yapılarının Türkiye’deki Bölgelere Göre Analizi
Şekil 72

Gelmiş İken Bu Elleri Gezerim Türküsünün Analizi

Saz bölümü bittikten sonra yani 20. ölçüden sonra, 1. ölçüden 15. ölçüye kadar olan ezgi tekrar edilmiş olup rastta 

nikriz sesleriyle rast perdesinde karar etmiştir.  Türkünün güçlü perdesinin neva perdesi ve karar perdesinin rast perdesi 

olduğu tespit edilmiştir. Türkünün seyir özellikleri göz önüne alındığında Meragi’ye göre nikriz makamında olduğu 

söylenebilmektedir. Meragi nikriz makamının neva perdesi üzerinde rast yaptığını söylemektedir. Türkü içerisinde 

neva üzerinde hem rast hem de buselik seslerini kullandığı görülmektedir. Nasır Dede ise eski icracıların nikriz 

makamında eviç ve acem perde kullanımlarının icracılara göre değiştiğini ifade ederek iki farklı kullanımın da olduğuna 

dikkat çekmektedir. Aynı şekilde Arel de nikriz makamının kimi zaman neva üzerinde rast, kimi zaman ise buselik 

seslerinin olabileceğini söylemektedir. Türkü içerisinde hem acem hem de eviç perdesi kullanılarak, neva üzerinde hem 

buselikli hem de rastlı yapı kullanıldığı için bu türkünün dizisinin Nasır Dede ve Arel’e göre nikriz makamında olduğu 

söylenebilmektedir. Ezgi ise nikriz makamının basit bir makam olduğunu düşünüp acem perdesinin kullanıldığı nikriz 

makamını kabul etmemektedir. Türkünün içerisinde eviç perdesi kullanılıyor olsa da acem perdesi de kullanıldığı için bu 

türkünün dizisi Ezgi’ye göre nikriz makamında olmadığı söylenebilmektedir. Kutluğ, nikriz makamının iki farklı şekilde 

olduğunu ifade etmektedir. Birincisi seyrine rast perdesi civarından başlayıp çıkıcı seyir özelliği kullanmasıdır, diğeri ise 

seyrine neva perdesi civarından başlayıp inici-çıkıcı hareket etmesidir. Aynı zamanda nikriz makamını zenginleştirmek 

için eviç perdesi yerine acem perdesinin de kullanılabileceğini hatta rastta rast seslerinin de kullanılabileceğini ve nikriz 

sesleri yerine rast sesleri ile karar edilebileceğini de ifade etmektedir. Türkünün seyri de neva perdesinden başlayıp inici-

çıkıcı hareket ettiği için ve türkünün içerisinde hem eviç hem de acem perdesi kullanılmıştır. Aynı zamanda rast perdesinde 

nikriz ve rast sesleri kullanıldığı için bu türkünün dizisi Kutluğ’a göre nikriz makamında olduğu söylenebilmektedir. İrden 

ise nikriz makamını “Nikriz-i Sagir” ve “Nikriz-i Kebir” olarak ikiye ayırmıştır. Türkü seyrine neva perdesinden başladığı 

ve hicaz sesleri ile inici-çıkıcı hareket ettiği için İrden’e göre Nikriz-i Sagir makamında olduğu söylenebilmektedir. Özkan’a 

göre nikriz makamı neva üzerinde rastlı ve buselikli olarak iki farklı şekilde kullanılmaktadır. Türkünün içerisinde neva 

perdesi üzerinde hem buselik hem de rast sesleri kullanıldığı için bu türkünün dizisinin Özkan’a göre nikriz makamında 

olduğu söylenmektedir.

TRT Repertuvarında Bulunan Nikriz Makamındaki Sözlü Eserlerin Türkiye’deki Bölgelere Göre 
Karşılaştırmalı Analizi

Seyir özelliklerini göz önüne aldığında; Karadeniz ve Marmara bölgesinde genellikle inici-çıkıcı kullanıldığı, İç Anadolu 

ve Ege bölgesinde genellikle çıkıcı- inici kullanıldığı, Güneydoğu Anadolu bölgesinde çıkıcı kullanıldığı, Akdeniz 



74

Melike Kasılan, İnanç Aras Oruç

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

bölgesinde genellikle inici kullanıldığı, Doğu Anadolu bölgesinde ise genellikle çıkıcı seyir özelliği kullanıldığı tespit 

edilmiştir. 

Makamın dizi seslerinin kullanımı göz önüne alındığında; Karadeniz, İç Anadolu ve Ege bölgesinde genellikle neva 

perdesi üzerinde buselik seslerinin kullanıldığı, Akdeniz ve Güneydoğu Anadolu bölgesinde neva üzerinde buselik ve 

rast seslerinin kullanıldığı, Doğu Anadolu bölgesinde neva üzerinde rast ve buselik seslerinin kullanıldığı, Marmara 

bölgesinde genellikle neva üzerinde buselik ve rast seslerinin kullanıldığı tespit edilmiştir. Ayrıca bu yedi bölgede rast 

perdesi üzerinde nikriz seslerinin kullanıldığı tespit edilmiştir. Fakat Doğu Anadolu, Güneydoğu Anadolu, Ege, İç 

Anadolu ve Karadeniz bölgelerinde rastta nikriz sesleri dışında makamın dizisinde de kullanılabilen rastta rast seslerinin 

de genellikle kullanıldığı tespit edilmiştir. 

Türkünün güçlü perdesi göz önüne alındığında; Ege, Doğu Anadolu ve Akdeniz bölgesinde güçlünün neva perdesi olduğu, 

Marmara bölgesinde güçlünün genellikle gerdaniye ve neva olduğu, Karadeniz ve İç Anadolu bölgesinde güçlünün 

genellikle neva olduğu ve Güneydoğu Anadolu bölgesinde ise güçlünün gerdaniye ve neva perdesi olduğu tespit edilmiştir. 

Türkü içerisinde makamın ana sesleri dışında kullanılan sesler göz önüne alındığında; Akdeniz ve Güneydoğu Anadolu 

bölgesinde makamın ana sesleri dışında başka ses kullanılmadığı, Marmara ve Karadeniz bölgesinde genellikle ana sesler 

dışında neveser geçki yaptığı, Ege ve Doğu Anadolu bölgesinde genellikle ana sesler dışında başka ses kullanılmadığı, İç 

Anadolu bölgesinde ise ana sesler dışında dügâh perdesi üzerinde başka sesler kullanıldığı tespit edilmiştir. Türkülerin 

karar etme şekilleri göz önüne alındığında, bu yedi bölgedeki tüm eserlerin rastta nikriz sesleri ile karar ettiği tespit 

edilmiştir. Türkülerin genişlemesi göz önüne alındığında; Güneydoğu Anadolu bölgesinde ve Ege bölgesinde yegâhta 

rast sesleri ile genişleme yaptığı görülmektedir. Bu iki bölge dışında kalan, Akdeniz, Marmara, Karadeniz, Doğu Anadolu 

ve İç Anadolu bölgelerindeki nikriz makamındaki sözlü eserlerde genişleme yapılmadığı tespit edilmiştir. 

Sonuç

Araştırmanın sonucunda TRT repertuvarında bulunan nikriz makamında toplam 24 tane sözlü eser olduğu tespit 

edilmiştir. Bu eserlerin 3 tanesinin Marmara bölgesinde, 5 tanesinin Ege bölgesinde, 4 tanesinin İç Anadolu bölgesinde, 

1 tanesinin Güneydoğu Anadolu bölgesinde, 2 tanesinin Doğu Anadolu bölgesinde, 2 tanesinin Akdeniz bölgesinde, 6 

tanesinin Karadeniz bölgesine ait olduğu tespit edilmiştir.

Seyir özellikleri dikkate alındığında; Karadeniz ve Marmara bölgesinde genellikle inici-çıkıcı, İç Anadolu ve Ege 

bölgelerinde çıkıcı-inici, Güneydoğu Anadolu ve Doğu Anadolu bölgelerinde çıkıcı ve Akdeniz bölgesinde ise inici bir 

seyir yapısının olduğu;

Makamın dizi seslerinin kullanımı göz önüne alındığında; Karadeniz, İç Anadolu ve Ege bölgesinde genellikle neva 



75Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Trt Repertuvarında Bulunan Nikriz Makamındaki Sözlü Eserlerin Makamsal Yapılarının Türkiye’deki Bölgelere Göre Analizi
perdesi üzerinde buselik seslerinin kullanıldığı, Akdeniz, Marmara, Güneydoğu Anadolu ve Doğu Anadolu bölgelerinde 

neva üzerinde buselik ve rast seslerinin kullanıldığı;

Doğu Anadolu, Güneydoğu Anadolu, Ege, İç Anadolu ve Karadeniz bölgelerinde rastta nikriz sesleri dışında makamın 

dizisinde de kullanılabilen rastta rast seslerinin de kullanıldığı;

Türkü içerisinde makamın ana sesleri dışında kullanılan sesler göz önüne alındığında; Akdeniz, Güneydoğu Anadolu, 

Ege ve Doğu Anadolu bölgesinde genellikle makamın ana sesleri dışında başka ses kullanılmadığı, Marmara ve Karadeniz 

bölgesinde genellikle neveser geçki yaptığı, İç Anadolu bölgesinde ise ana sesler dışında dügâhta uşşak ve segâh seslerinin 

kullanıldığı tespit edilmiştir. 

Türkünün güçlü perdesi göz önüne alındığında; Ege, Doğu Anadolu ve Akdeniz bölgesinde güçlünün neva perdesi 

olduğu, Marmara bölgesinde güçlünün genellikle gerdaniye ve neva olduğu, Karadeniz ve İç Anadolu bölgesinde 

güçlünün genellikle neva olduğu ve Güneydoğu Anadolu bölgesinde ise güçlünün gerdaniye ve neva perdesi olduğu 

tespit edilmiştir. 

Türkülerin karar etme şekilleri göz önüne alındığında, bu yedi bölgedeki tüm eserlerin rastta nikriz sesleri ile karar ettiği 

tespit edilmiştir.

Türkülerin genişlemesi göz önüne alındığında; Güneydoğu Anadolu bölgesinde ve Ege bölgesinde yegâhta rast sesleri 

ile genişleme yaptığı görülmektedir. Bu iki bölge dışında kalan, Akdeniz, Marmara, Karadeniz, Doğu Anadolu ve İç 

Anadolu bölgelerindeki nikriz makamındaki sözlü eserlerde genişleme yapılmadığı tespit edilmiştir. 

Etik kurul onayı

Bu araştırmada insan, hayvan ve hassas veriler kullanılmadığı için etik kurul onayı gerekmemektedir.

Yazarlık katkısı

Çalışmanın tasarımı ve konsepti: MK, İAO; verilerin toplanması: MK, İAO; sonuçların analizi ve yorumlanması: MK, 
İAO; çalışmanın yazımı: MK, İAO. Tüm yazarlar sonuçları gözden geçirmiş ve makalenin son halini onaylamıştır.

Finansman kaynağı

Yazarlar, çalışmanın herhangi bir finansman almadığını beyan etmektedir.

Çıkar çatışması

Yazarlar, herhangi bir çıkar çatışması olmadığını beyan etmektedir.

Ethical approval

Ethical committee approval is not required for this research as it does not involve the use of human or animal subjects 
or sensitive data.

Author contribution

Study conception and design MK, İAO; data collection: MK, İAO; analysis and interpretation of results: MK, İAO; draft 
manuscript preparation: MK, İAO. All authors reviewed the results and approved the final version of the article.



76

Melike Kasılan, İnanç Aras Oruç

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Source of funding

The authors declare the study received no funding.

Conflict of interest

The authors declare that there is no conflict of interest.

Kaynakça

Çakı, P. ve Çolakoğlu Sarı, G. (2025). Arel teorisinin iktidarı üzerine bir inceleme. Konservatoryum, 12(1), 235–249. 

https://doi.org/10.26650/CONS2025-1658212

İrden, S. (2023). Türk halk müziğinde makamlar ve terkibler. Eğitim Yayınevi. 

Karadeniz, M. E. (T. Y.). Türk musikisinin nazariye ve esasları. Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları.

Kutluğ, Y. F. (2000). Türk musikisinde makamlar. Yapı Kredi Yayınları.

Özkan, İ. H. (2020). Türk musikisi nazariyatı ve usulleri. Ötüken Yayınları. 

Extended abstract

Introduction 

Turkish music is divided into Turkish folk music and Turkish art music. Although they possess distinct musical dynamics 

in terms of style, attitude, form, performance environments, and instruments, they have interacted from past to present. 

Examples of this interaction can be seen in the repertoire. However, when examining perspectives on theoretical 

definitions, it is striking that there are many different approaches to the modal descriptions of Turkish folk music.

Method

The aim of this study is to analyze the modal structures of the folk songs in nikriz mode in the TRT repertoire according 

to the regions and to examine the nikriz mode according to the regions. The study is important in terms of identifying 

the folk songs in the nikriz mode in the TRT repertoire, analyzing the modal structures of the folk songs in the identified 

nikriz mode according to the regions, being the first to be conducted, and being a resource for researchers who will work 

in this field. The scores of the works required for the study were limited to those in the TRT repertoire. Furthermore, the 

works were classified according to seven regions in Turkey. The study employed a qualitative research method, including 

a screening model and content analysis. Data were collected through a literature review. Initially, the data obtained 

through the screening method was coded according to thematic headings. The coded data was then classified according 

to thematic headings, explained in the relevant sections of the study, and analyzed using content analysis. The study 

population consisted of twenty-four folk songs in the nikriz makam from the TRT repertoire. 

https://doi.org/10.26650/CONS2025-1658212


77Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 43-77

Trt Repertuvarında Bulunan Nikriz Makamındaki Sözlü Eserlerin Makamsal Yapılarının Türkiye’deki Bölgelere Göre Analizi
Findings, Discussion and Results

Considering the musical characteristics, the Black Sea and Marmara regions generally have a descending-ascending 

pattern, the Central Anatolia and Aegean regions a ascending-descending pattern, the Southeastern Anatolia and Eastern 

Anatolia regions a rising pattern, and the Mediterranean region a descending pattern. Considering the use of the scale 

sounds of the makam, the Black Sea, Central Anatolia, and Aegean regions generally use buselik sounds on the neva key, 

while the Mediterranean, Marmara, Southeastern Anatolia, and Eastern Anatolia regions use buselik and rast sounds 

on the neva key. In Eastern Anatolia, Southeastern Anatolia, the Aegean, Central Anatolia, and the Black Sea regions, in 

addition to the rastta nikriz sounds, the rastta rast sounds, which can also be used on the scale of the makam, are also 

used. Considering the decision making methods of the folk songs, it has been determined that all the works in these 

seven regions are decided with rastta nikriz sounds.



78

An Analysis of the Meşk Tradition In Turkish Music In The Context of 
Performance Theory

Türk Müziğinde Meşk Geleneğinin Performans Teori Bağlamında 

İncelenmesi

 1Bursa Uludağ Üniversitesi Devlet Konservatuvarı, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Bursa, Türkiye

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 78-94

Neşe Üstünkaya  —  neseustunkaya@gmail.com

Geliş tarihi/Received: 15.10.2025  —  Kabul tarihi/Accepted: 27.11.2025  —  Yayın tarihi/Published: 30.11.2025

Bu makale, 24-26 Nisan 2025 tarihlerinde gerçekleştirilen “IV. Uluslararası Müzik Araştırmaları Öğrenci Kongresi”nde sözlü bildiri olarak 
sunulmuştur.

Telif hakkı © 2025 Yazar(lar). Açık erişimli bu makale, orijinal çalışmaya uygun şekilde atıfta bulunulması koşuluyla, herhangi bir ortamda veya 
formatta sınırsız kullanım, dağıtım ve çoğaltmaya izin veren Creative Commons Attribution License (CC BY) altında dağıtılmıştır.

Copyright © 2025 The Author(s). This is an open access article distributed under the Creative Commons Attribution License (CC BY), which 
permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium or format, provided the original work is properly cited.

Neşe Üstünkaya1  

Research Article - Araştırma Makalesi

Öz

Bu çalışmada vücut bulduğu dönem içerisinde sözlü kültürün aktarımında kullanılan eğitim-öğretim yöntemi ve 

gelenekselleşmiş bir kültürel performans biçimi olan meşk geleneği, etnomüzikolojik yaklaşımın hareket noktasında yer 

alan kültürel performans kuramları çerçevesinde değerlendirilmeye çalışılmıştır. Çalışmada müzik performansı alanında 

meşk geleneği kavramı iki farklı bağlamda ele alınmıştır. İlki usta-çırak ilişkisi bağlamındaki meşk geleneğidir. Bu bağlamı 

belirleyen temel unsurlar; usta (öğreten), çırak (öğrenen) ve meşkin gerçekleştiği ortamdır. Diğeri ise katılımla var olan 

icra bağlamındaki meşktir ki; katılımcı, dinleyici ve icra ortamı gibi unsurlardan oluşmaktadır. Bu doğrultuda, Türk 

müziğinde meşk geleneği içerisinde ustanın manevî ve kültürel öğretilerini performans aracılığıyla çırağına aktardığı, 

çırağın ise aktarılanları öğrenmek için sergilediği taklit ve tekrar etme durumu ile katılımla birlikte gerçekleşen müzik 

toplantıları veya ritüellerde gerçekleştirilen icralar kültürel performans kapsamında ele alınmıştır. Çalışmanın amacı; 

meşk geleneğinin farklı bağlamlarını göz önünde bulundurarak performans teori ve kültürel performans çerçevesinde 

yeniden anlamlandırmaya çalışmaktır. Bu çalışmadaki veriler nitel araştırma yöntemleri kullanılarak literatür taraması 

ve arşiv incelemeleri yoluyla elde edilmiştir. Bu çalışmada elde edilen bulgular sonucunda, meşk geleneğinin performans 

teori bağlamında, etnomüzikoloji alanının kuramsal boyutlarından faydalanarak kültürel aktarımın farklı yönlerinin bir 

performans biçimi olarak değerlendirilebileceğine ilişkin bir bakış açısı sağlanmaya çalışılmıştır.
Anahtar Kelimeler: Türk Müziği, Meşk Geleneği, Performans Teori, Usta-Çırak,

Abstract

In this study, the educational method used in the transmission of oral culture during the period in which it took shape 

and the meşk tradition, a traditional form of cultural performance, have been evaluated within the framework of cultural 

performance theories, which form the starting point of the ethnomusicological approach. In this study, the concept of the 

meşk tradition in the field of musical performance is examined in two different contexts. The first is the meşk tradition 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0003-1684-7305


79Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 78-94

Türk Müziğinde Meşk Geleneğinin Performans Teori Bağlamında İncelenmesi Kapsamında İncelenmesi
within the master-apprentice relationship. The fundamental elements defining this context are the master (the teacher), 

the apprentice (the learner), and the environment in which the meşk takes place. The other is meşk in the context 

of participatory performance, which consists of elements such as the participant, the listener and the performance 

environment. In this regard, within the tradition of meşk in Turkish music, the master’s spiritual and cultural teachings 

are passed on to the apprentice through performance, while the apprentice demonstrates imitation and repetition in order 

to learn what has been passed on. Performances in musical gatherings or rituals, which take place with participation, are 

considered within the scope of cultural performance. The aim of this study is to reinterpret the tradition of meşk within 

the framework of performance theory and cultural performance, taking into account its different contexts. The data in 

this study were obtained through literature reviews and archival research using qualitative research methods. Based 

on the findings of this study, an attempt has been made to provide a perspective on how different aspects of cultural 

transmission can be evaluated as a form of performance within the context of performance theory, drawing on the 

theoretical dimensions of ethnomusicology.
Keywords: Turkish Music, Meşk Tradition, Performance Theory, Master-Apprentice, Ethnomusicology.

Giriş

Bir aktarım ve eğitim-öğretim yöntemi olarak gelenekselleşen meşk sisteminden söz ederken geleneğin ne olduğu, 

gelenekselleşme sürecinin neyi ifade ettiği hususu önem taşımaktadır.

“Gelenekler, kolektif hafızanın bir parçası hâline gelen deneyimi anlamlandırmak ve yorumlamak için önceki nesilden 

miras alınan ve toplumsal etkinliğin üzerinde inşa edileceği yapıyı sunan yol ve yöntemler” olarak tanımlanmaktadır 

(Eliassen, 2014, aktaran Ayas, 2019, s. 261). Bu tanımlamaya göre gelenek kavramı, içerisinde geçmişi barındırmasından 

ziyade içinde bulunulan zaman dilimini ve sürekliliği ifade etmektedir. Dolayısıyla gelenek, aynı kuşak içerisinde 

veya geçmişten geleceğe intikal eden kültür, ritüel ve normların ifade biçimlerini içerir ki bu noktada sözlü gelenek 

kavramından bahsedilmesi gerekir. Zira halk bilimi menşeli bu ifade biçimleri, sosyal bilimlerin temellerini oluşturan dil 

ve iletişim yoluyla şekillenip aktarım yoluyla yayılmaktadır.

Türk sözlü geleneği veya sözlü kültürü, toplumsal/ulusal kimliği oluşturan değerleri yansıtmaktadır. Kendine mahsus 

özellikleriyle herhangi bir toplum içerisinde ortak bir bellek oluşturan bu değerler ise korunup nesilden nesile sözlü bir 

şekilde aktarılan usta-çırak ilişkisine dayalı iletişim şekli ile gerçekleşmektedir. Sözlü aktarımlarda toplum hafızasına dair 

kültürel bilgilerin ustadan çırağa aktarımı sosyokültürel yapının idame ettirilmesi ve korunması adına değer taşımaktadır.

Türk kültürü içerisinde veya farklı coğrafyalarda yer alan usta-çırak ilişkili sözlü aktarım sistemlerine bakıldığında sözlü 

aktarımın farklı adlandırmalarla ve birbirinden farklı şekillerde gerçekleştiği görülmektedir. Örneğin;

Hindistan’daki gurukula adlı sistemde öğrencinin (şişya) öğretmen (guru) tarafından kabul edilmesiyle başlayan süreçte 

öğretmenin tüm alanlardaki bilgisini sözlü aktarım yoluyla öğrencisine aktardığı bilinmektedir (Frederick, 2016). Batı 



80

Neşe Üstünkaya

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 78-94

Afrika’da yerleşik toplumların hayat hikâyelerini ve kültürünü anlatan, bu özelliği aileden alarak kuşaktan kuşağa devam 

ettiren griot isimli hikâye anlatıcılarının varlığından söz edilmektedir (Hale, 1997). Orta Asya’da ise ortak özellikler taşıyan 

kamlık ve ozanlık gelenekleri, Anadolu’da âşıklık geleneğine dönüşen usta-çırak ilişkisinin temellerini oluşturmaktadır. 

Bu dönüşüm, toplumun tüm manevî değerleriyle birlikte kültürel öğelerinin de usta tarafından çırağa aktarılmasını 

sağlayan bir görev üstlenmiştir (Özdemir, 2016).

Türk kültürü bağlamında ele alındığında geleneksel Türk sanatında eğitim-öğretimin usta-çırak ilişkisiyle taşındığı 

ananevî özellik gösteren bu sistem “meşk” olarak adlandırılmaktadır. Arapça kökenli olduğu bilinen meşk kelimesi sözlükte 

“yazı veya müzikte alışmak ve öğrenmek için yapılan çalışma, el alıştırması” anlamına gelmektedir (Türk Dil Kurumu, 

t.y.). Bahsi geçen geleneksel Türk sanatı mefhumu daha özele indirgendiğinde ve bu çalışmaya konu olan anlamıyla 

değerlendirildiğinde meşk kavramının Türk müziği içerisindeki anlamına odaklanılması gerektiği görülmektedir.

Meşk kavramının Türk müziğindeki kullanımı için Behar (2023), Osmanlı/Türk mûsikîsinin meşk kavramını hat 

sanatından ödünç aldığını belirterek bu anlamdaki öğretim ve aktarımın tamamen meşk yöntemiyle yapıldığını ifade 

etmektedir. Bu yöntemle öğrencinin repertuvar edinmesi ve mûsikî öğrenmesi sağlanarak bütüncül bir eğitim sistemi ve 

mûsikî dünyasında dayanışmayı, iç tutarlılığı sağlayan ve sembolik işlevler içeren bir yol olduğunu belirtmektedir (s. 17).

Bu doğrultuda Türk müziğinde meşk; temellerini Osmanlı mûsikî geleneğinden alan, ustanın çırağına müziğin icra 

edilme yöntemleri ile birlikte müzik kültürünün manevî içeriğini aktardığı, bir eğitim-öğretim sistemi olmasının yanı 

sıra bir müzik geleneğinin yaşatılmasını/aktarılmasını sağlayan tüm öğelerin birleştiği bir çatı olarak ifade edilebilir. 

Ancak bu tanım içerisinde de değinildiği üzere meşk kavramının usta-çırak ilişkisini vurgulayan anlamı dışında çeşitli 

başlıklar altında ele alınabilecek kadar geniş kapsamlı anlamları da mevcuttur.

Örneğin; belirli bir ortamda müzik yapma/icra etme amaçlı bir araya gelerek eser geçme (çalma/söyleme), toplu icrada 

bulunma, dinî-kültürel bir ritüeli gerçekleştirme veya müzik içerikli toplantılar gibi sebeplerle icracı veya izleyicilerin bir 

arada bulunduğu müzik toplantılarının da meşk olarak adlandırıldığına rastlamak mümkündür.

Bu minvâlde, bir eğitim-öğretim sistemi olması ve müzik kültürüne dair bilgi aktarımını sağlayan köklü bir gelenek olması 

yönüyle Türk müziğinde meşk geleneği, belirli bir kültürü ve geleneği anlama, yorumlama amacına yönelik anlatıcı, 

dinleyici/izleyici, anlatı, gibi etmenler arasındaki etkileşime dayanan “kültürel bir performans” niteliği taşımaktadır.



81Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 78-94

Türk Müziğinde Meşk Geleneğinin Performans Teori Bağlamında İncelenmesi Kapsamında İncelenmesi

Yöntem

Araştırmanın Modeli

“Türk Müziğinde Meşk Geleneğinin Performans Teori Bağlamında İncelenmesi” adlı bu çalışma nitel araştırma yöntemine 

dayalı betimsel bir nitelik taşımaktadır. Çalışmanın amacına yönelik Türk müziği içerisindeki meşk geleneği mefhumu 

etnomüzikoloji alanının hareket noktasında yer alan performans teori kuramları bağlamında ele alınmıştır. Bu özelliğiyle 

bu çalışma, mevcut literatürden faydalanılarak oluşturulan kuramsal temelli bir inceleme özelliği taşımaktadır.

Verilerin Toplanması

Bu çalışmaya yönelik gerekli verilerin elde edilebilmesi için literatür taraması ve arşiv incelemesi yöntemlerine 

başvurulmuştur. Kuramsal çerçeve ve meşk geleneği ile ilgili bilgiler, mevcut literatürde yer alan geçmişten günümüze 

ulaşan kaynak eserler ve bilimsel / akademik çalışmalar aracılığıyla elde edilmiştir. Verilerin toplanmasına yönelik bu 

süreçte meşk kavramı usta-çırak ilişkisi ve katılımla var olan icra bağlamıyla olmak üzere farklı şekillerde ele alınarak her 

iki bağlamın da performans teoriyle olan ilişkisi değerlendirilmeye çalışılmıştır.

Verilerin Analizi

Bu çalışma için elde edilen veriler içerik analizine başvurularak sistemli bir şekilde farklı yönlerden ele alınarak 

değerlendirilmeye çalışılmıştır. Bu süreç içerisinde, meşk geleneğinin iki farklı başlıktaki anlamıyla da performans teori 

bağlamında nasıl konumlandırılabileceğine dair bilgiler, kuramsal bir bakış açısıyla ifade edilmeye çalışılmıştır.

Kavramsal Çerçeve

Performans / Performans Teori

Aktarım aracı ve kültürel miras olarak meşk geleneği; öğretim yöntemi olarak ise meşk sisteminin kültürel performans 

boyutunu ele alırken performansın ne olduğu, performans teorinin sosyal bilimlerdeki yeri ve bu çerçevede odaklanılan 

performans biçimlerinin detaylı bir biçimde incelenmesi için öncelikle performans kavramının tanımından başlamak 

gerekmektedir.

Performans; “herhangi bir eseri, oyunu, işi gerçekleştirme; gerçekleştirirken gösterilen başarı, kişinin yapabileceği en 

iyi derece” demektir (Türk Dil Kurumu, t.y.). Ancak, sosyal bilimlerin çeşitli disiplinleri içerisinde bu kavramın sözlük 

anlamı dışında farklı anlamlarda da kullanıldığı görülmektedir. Performans kavramını tiyatro, dilbilim, etnografya 

ve kültürel çalışma alanları gibi geniş bir yelpaze içerisinde inceleyen Carlson (2013), Performans: Eleştirel Bir Giriş 

adlı kitabında performansın tek bir tanımı olmadığına ve sürekli yeniden şekillenme özelliğine sahip olduğuna dikkat 

çekmektedir (s. 13).



82

Neşe Üstünkaya

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 78-94

Performansa dair bu tanım çeşitliliği, çalışmanın temel kavramını oluşturan meşk geleneğinin farklı bağlamlar içinde 

nasıl konumlandığının anlaşılması adına önemlidir. Meşk geleneğinin geçmiş yüzyıllarda gelenekselleşmiş bir öğrenme 

biçimi olarak algılanmasından, günümüzde kültürel hafıza ve kültürel mirasa ilişkin bir unsur hâline gelmesi Carlson’un 

sözünü ettiği performansın tek bir tanımı olmamasının ve performans bağlamındaki değişikliğin kaçınılmaz olduğunu 

göstermektedir.

Nitekim performans kavramı hangi bağlamda, ne şekilde kullanılırsa kullanılsın en önemli unsurları olan dil ve iletişim 

kavramlarıyla iç içe bir oluşum göstermektedir. Performanslar, belirli bir zaman aralığı, başlangıç ve bitiş, düzenlenen 

bir etkinlik, icracı, seyirci, ortam ve icra edilen performans gibi ortak özelliklere sahiptir (Gümüş ve Sezindoğan, 2010, 

ss. 15-25).

Dil, iletişim ve performans arasındaki bu ilişki, ortaya kültürel anlamda bir temsiliyet durumu çıkarmaktadır. Özellikle 

yapılan bu çalışma özelinde bahsedilen kültürel performans bağlamında bu kavramlar, kurulan ilişkiler üzerinden 

anlamlı hâle gelmektedir. Bu sebeple iletişimin özellikleri performansı oluşturan her bileşenin bir bütün olarak 

değerlendirilmesini sağlamaktadır. Bu hususta Bauman (2008), etkileyici yapısına dikkat çekerek, performansın dinleyici 

kitlesini beklentileri doğrultusunda yönlendirip harekete geçirilebildiğinden bahsetmektedir (ss. 114-122).

Bu çalışma özelinde bakıldığında Türk müziğinde usta-çırak ilişkisiyle oluşan ve katılımla var olan meşk geleneği 

de ilgili tüm katılımcılar tarafından ortaya koyulan kültürel performans sayesinde anlam kazanmaktadır. Bauman’ın 

(2008) ifadelerine istinaden performansın yapısında var olan bu etkileşim, meşk sürecine katılım sağlayanları harekete 

geçirerek meşk geleneğinin yeniden inşa edilmesini sağlamaktadır. Bu doğrultuda çalışma kapsamında üzerinde durulan 

performans teorinin, herhangi bir toplumun kültürel öğelerini ve geleneğini geçmiş anlayışından çok devam eden, gelişen 

ve süreklilik arz eden bir kabule dönüştürdüğü ifade edilebilir.

Yirminci yüzyılda gelişim göstermeye başlayan performans teori; herhangi bir fenomenin sunulduğu durum ve sürecin 

tüm özelliklerini inceleyen bağlam temelli halk bilim kuramlarından biri olarak birçok alandan türeyen, çeşitli davranışları 

kavrayıp yorumlamaya ve analiz etmeye yarayan bir kuram olarak açıklanmaktadır (Özgün, 2013, ss. 44-45).

Dan Ben-Amos, Rogers Abrahams, Alan Dundes, Victor Turner, Richard Bauman, Richard Schechner gibi araştırmacılar 

performans teorinin farklı özelliklerini vurgulayan çalışmalar yapmışlardır. Ben-Amos bu teorinin halkbilimi kuramı 

olarak ortaya çıkmasında önde gelen isimlerdendir. Ben-Amos’un araştırma modeli kişisel boyut (anlatıcı/oynayıcı), 

sosyal boyut (dinleyici/izleyici) ve söz boyutu (anlatılan) şeklinde üç unsurdan oluşmaktadır (Çobanoğlu, 1999, s. 305).

Performans teorideki bu unsurlar çalışmaya konu olan meşk geleneği kavramının temellerini oluşturan usta-çırak ilişkisi 

ve katılımla var olma, bir arada performans gösterme bağlamıyla yakınlık göstermektedir. Her ikisinde de aktarım, 



83Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 78-94

Türk Müziğinde Meşk Geleneğinin Performans Teori Bağlamında İncelenmesi Kapsamında İncelenmesi
şifahen veya bedensel ifadelerle gerçekleşmektedir. Kültürel aktarım, anlatıcı, ortam, dinleyici, katılım ve anlatı gibi ortak 

kavramlarla bir kültürel performans oluşumu, meşk geleneğinin performans teori bağlamıyla değerlendirilebilmesi için 

elverişli bir çerçeve oluşturmaktadır.

Yine halkbilim çalışmalarının önemli teorisyenlerinden biri olan Dundes (2003), çalışmalarında “doku, metin ve bağlam” 

olarak üç araştırma modelini ortaya koyarken bir folklor ürününün bu modellerin tümüyle ele alınması gerektiğinden 

söz etmektedir. Bu doğrultuda, başlı başına metin odaklı bir modeli eleştirerek doku ve bağlam, yani biçim ve performans 

üzerinden değerlendirme yapılması gerektiğini savunmaktadır (ss. 106-119). Bu görüşe göre halkbilim unsurları ancak 

aktaran, aktarıldığı kişi, aktarılış şekli ve aktarıldığı yer bağlamında değerlendirildiğinde performans adına bir bütünlük 

sağlanabilmektedir.

Buna göre meşk geleneğinin de usta-çırak ilişkisiyle veya icracı-dinleyici-icra ortamı arasındaki iletişimle oluşum 

gösteren; kültürel bağlam içinde sözlü aktarım, toplu/birebir icra, taklit, tekrar ve gözlem aracılığıyla gerçekleşen bir 

performans niteliği taşıdığı düşünülebilir. Konu, Dundes’ın araştırma modellerine göre ele alındığında her iki anlamıyla 

da meşkin gerçekleşmesindeki icra şekli (doku), icra sırasında gerçekleşen aktarım (metin) ve aktarımın gerçekleştiği yapı 

(bağlam) unsurları bu gelenek ve aktarım sisteminin performans teorinin farklı yönleriyle incelenmesini sağlamaktadır. 

Bununla birlikte meşk geleneği gibi kültürel mirasın devamlılığında bahsi geçen müzik performansının bir “ritüel” vasfı 

taşıyarak performans etrafında şekillenen bir yaklaşımla benzer özellikler gösterdiği ifade edilebilir.

Son olarak performans teoride kültürel anlam üretimi, antropoloji, komünitas, liminalite (eşiksellik) gibi kavramlara 

odaklanan Turner ise eserlerinde, performansın geçmişten bu yana süregelen toplumsal anlayışların aynası olduğunu; 

toplumsal yaşamı yapılandıran ilişkileri, benlik algılarını, kimlik ve anlam kavramlarını şekillendirdiğini vurgulamaktadır. 

Örneğin;

“The Anthropology of Performance” adlı çalışmasında Turner (1986), performansın birey ve toplum temelindeki temsil 

biçimine, toplumun birbirleriyle olan ilişkilerine ve performansa yönelik icranın ortak noktalarla olsa da farklı düzlemlerde 

gerçekleştirildiğine değinmektedir. Turner’a göre performans; kültürel bir anlam oluşumunun ortaya çıkmasını, 

antropoloji ile sanat arasındaki bağın kuvvetlenmesini ve kültürü anlamanın somutlaştırılabilmesini sağlamaktadır (ss. 

21-33). Turner’ın bu yaklaşımı, toplumsal yaşamın değer kavramları ve ifade biçimlerini anlamak için güçlü bir kuramsal 

dayanak olarak görülebilir. Bu çalışma özelinde ise bu yaklaşım meşkin kültürel bir anlam oluşumu ve aidiyet alanı olarak 

görülmesini sağlar. Bu yönüyle meşk, Turner’ın işaret ettiği gibi, kültürün somut olarak ifade edilmesini sağlayan bir 

“kültürel performans” alanı olarak düşünülebilir.



84

Neşe Üstünkaya

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 78-94

Bulgular ve Yorum

Usta-Çırak İlişkisi Bağlamında Meşk Geleneği ve Performans Teori

Meşk geleneği; içerdiği anlam ve kapsadığı alan bakımından aktarım odaklı yapısının yanı sıra performansın kültürel 

yapısıyla da ilişkilendirilip açıklanabilecek bir özelliğe sahiptir. Meşk içerisinde var olan iletişim şekli, sosyal ve kültürel 

yapılar, meşkin gerçekleştiği mekân, anlatı gibi özellikler, bu kavramın performans teorideki yerinin belirgin hâle 

gelmesini sağlamaktadır. Böylece meşk geleneğinin temelini oluşturan ve sözlü kültürün aktarımında önemli bir yere 

sahip olan usta-çırak ilişkisini de performans kuramları çerçevesinde değerlendirmek mümkün hâle gelmektedir.

Bu noktada, meşk geleneğini bilhassa kültürel performans kuramlarıyla ilişkilendirmeye çalışırken ifade edilmesi 

gereken önemli bir nokta şudur ki: çalışma içerisinde doğrudan bir saha çalışması veya alan araştırması yer almasa 

da ilgili literatürde eğitim-öğretim yöntemi olarak gelenekselleşen meşkin aktarım sürecinde gözlemlenen bedensel ve 

sosyokültürel paylaşım biçimlerinin, ayrıca kültürün icraya dönüşmesiyle ortaya çıkan sanatsal eylem niteliğinin bu 

performatif yapıyı destekleyebileceği düşünülmektedir (Behar, 2023; Eguchi ve Deschênes, 2018). Bu doğrultuda, meşk 

geleneğinin bu başlık altındaki performans teori bağlamı; seyirciye yönelik bir icradan çok, kültürel birikimin icra yoluyla 

ifade bulduğu bir performans süreci olarak değerlendirilebilir.

Behar’a (2023) göre, usta (hoca)-çırak (öğrenci) ilişkisine dayalı meşk sisteminde öğrencinin, hocasının tüm yaptıklarını, 

söylemlerini, davranışlarını dikkatli bir şekilde takip edip idrak etmesi, anlaması, yorumlaması ve sonrasında 

öğrendiklerini hocasının karşısında tekrarlaması gerekir (s. 64). Buna göre; Türk müziği içerisinde usta-çırak arasındaki 

iletişimin kendi arasında farklı bileşenleri olduğu ve bunların tümünün performans aracılığıyla gerçekleştiği söylenebilir.

Performans teorinin yapısında yer alan özelliklere bakıldığında sözlü aktarımın anlatıcı, dinleyici ve anlatı bağlamında 

önem taşıdığı görülmektedir. Bu doğrultuda Türk müziğinde meşk sisteminin genel işleyişine göre usta, performansı 

sergileyen “anlatıcı”, çırak ise ilk etapta bu performansı gözlemleyen, algılayan, anlamlandıran ve taklit yoluyla öğrenmeye 

çalışan “dinleyici-izleyici” olarak konumlandırılabilir. Burada kullanılan bedensel hareketlerin ve duyusal ifadelerin 

öğrenen kişi tarafından anlaşılması, algılanması ve taklit edilerek yeniden yeni bir performansa dönüşmesi, performansın 

bütünleşerek kültürel bir yapıya dönüşmesine imkân sağlamaktadır. Bu bilgilere göre, bir önceki alt başlıkta bahsetmiş 

olduğumuz Ben-Amos’un performans teorideki araştırma modeli olan kişisel boyut, sosyal boyut ve söz boyutunun 

meşk geleneği içerisinde karşılık bulabileceği söylenebilir.

Kültürel yapıya sahip bir performans biçiminin, yaşanan olaylar ve davranışlar etrafında şekillendiği bilinmektedir. Bu 

noktadan hareketle, Türk müziği özelinde usta-çırak ilişkisi temelli meşk geleneğinin öğreten-öğrenen veya katılımla var 

olan karşılıklı icra boyutundaki özelliklerinin yanında kültürün uygulamaya yönelik olması; performansın karşılıklı ilişki 



85Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 78-94

Türk Müziğinde Meşk Geleneğinin Performans Teori Bağlamında İncelenmesi Kapsamında İncelenmesi
hâli ve değişim özelliği ile bağdaşan bir oluşum göstermektedir.

Usta-çırak ilişkisi bağlamından hareketle Eguchi ve Deschenes (2018), aktarım esnasında sözlü ifadeleri temel almaktan 

ziyade, çırağın (öğrenen) bedensel olarak ustasının (öğreten) performansını taklit etmesine yönelik olduğunu ifade ederek 

bedenleşme kavramı ile sözlü aktarımı yeniden tanımlamak için bir girişimde bulunmuşlardır. Ayrıca somutlaştırılmış 

sözellik kavramlarından bahsederek sözlü aktarımda yer alan bilginin ötesinde hareket, öğrenme, performans gösterme, 

bilgilenme gibi önemli roller olduğunu belirtmişlerdir (s. 59).

Türk müziğinde sözlü aktarım esnasında çırağın ustasını taklit etme ve beden dilini özümseyip içselleştirme durumu 

düşünüldüğünde Eguchi ve Deschenes’in tanımladığı bedenleşme kavramı ile meşk geleneğinin ilişkili olduğu söylenebilir. 

Ancak burada sadece sözlü bir aktarımdan bahsetmek eksik kalacaktır. Zira meşk esnasında usûl vurma, eseri üslûp 

ve tavrıyla hocadan öğrenerek onun gibi icra etmeye (çalma/söyleme) çalışma gibi durumlarla fiziksel bir katılım söz 

konusudur. Bu katılım ile de ustadan aktarılan sözlü ve beden diliyle yapılan anlatılar çırak nezdinde içselleştirilerek 

fiziksel ve kültürel bir performansa dönüşmüş olur.

Bu durum Schechner’in (1985) ‘yeniden yapılandırılmış davranış’ kavramıyla da değerlendirilebilir. Bu kavram performans 

olgusunu ve performansı icra edenleri toplumsal özellikleri içerisinde geçmiş ve gelecek bağlamıyla incelemeye imkân 

sağlamaktadır. Bu anlamda performansın icranın yeniden yaratımı ve prova edilerek yapılandırılması yönündeki özelliği 

belirgin hâle gelir. (ss. 51-52). Meşk geleneğinde çırak ustasının davranışlarını tekrar edip içselleştirerek bir “performans 

pratiği” oluşturur ve aslında buradaki temellendirme fizikî ve sosyal öğrenmenin kültürel bir performansa dönüşmesi 

üzerinedir. Meşk geleneğinde tekrar edilen icralar öğrenen nezdinde geçmişin yeniden yapılandırılmış davranışıyla 

kültürel performansa dönüşmektedir.

Bilindiği üzere Türk müziği meşk geleneğinde çırak öğretilen eseri ilk etapta karşılıklı ve birebir bir iletişim şekliyle 

ustasının üslûp-tavrını taklit ve tekrar ederek öğrenmektedir. Bu taklit ve tekrar özelliği var olanı aynı şekilde sunmak gibi 

düşünülse de bu sürecin çırak için öğrenilmiş olanı özümseyerek geleneği bozmadan yeni bir şekle büründürmesi gerekir. 

Çünkü çırağın tekrar ederken öğrendiği şeyleri aktarabilmesi kendi döneminin özellikleriyle şekillendirdiği kendine 

ait bir üslûba sahip olmasıyla mümkün olacaktır (Behar, 2023; Beşiroğlu, 1997). Bu durumda yeni bir performansın 

ortaya çıkması da kaçınılmazdır. Dolayısıyla performans ustadan çırağa kültürel olarak taklit yoluyla aktarılsa da çırak, 

zaman içerisinde ustasının üslûp ve tavrını içselleştirerek kendi yorumunu geliştirir. Böylece çırak da önceki nesilden 

aktarılan bilgileri, kendi zamanının kültürel ifade biçimleri ile birleştirip kendi yorumunu katarak bu geleneği devam 

ettirir. Meşk geleneğindeki silsile kavramının temellerini oluşturan öğrenim şekli Türk müziği tarihinde birçok önemli 

icracı aracılığıyla somut örnekler kazanmıştır.

Klasik Türk müziği özelinde düşünüldüğünde üslûp anlamında hem geleneğin devam ettirilmesi hem de yeni yetişen 



86

Neşe Üstünkaya

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 78-94

icracının bu üslûbu benimseyerek kendi yorumunu geliştirmeye çalışması var olan kültürel bir performansın bugünkü 

icralarda da yaşatılması ve tekrar edilmesi üzerine düşünülmesini sağlar. Bu durum güncel konumuyla örneklendirilecek 

olursa; Tanbûrî Cemil Bey’in verilebilecek en güzel örneklerden biri olduğu söylenebilir. Türk müziğinde ekol oluşturmuş 

en önemli saz virtüözlerinden biri olarak Cemil Bey, yüz yılı aşkın süre önce vefat etmiş olmasına rağmen taş plak 

kayıtlarındaki özellikle tanbur ve klasik kemençe sazlarındaki performansıyla günümüzde hâlâ etkisini sürdürmektedir. 

Tanbûrî Cemil Bey’in üslûp ve tavrını, icrasındaki teknik özellikleri ve yorum gücünü yansıttığı tüm icra performansları 

bilhassa yeni yetişen icracılar olmak üzere çoğu icracı tarafından defalarca dinlenerek analiz edilmeye çalışılan ses kayıtları 

aracılığıyla taklit edilmektedir. Bu durum usta-çırak ilişkisinin bir nevî modern anlamda devam ettiği, geçmişteki bir 

performansın icracı-dinleyici bağlamıyla bugünkü saz icralarında yaşatıldığı bir kültürel performans alanının oluşmasını 

sağlamaktadır.

Meşk geleneğinde, çırağın ustadan sözlü olarak aktarılan müziği, makamı, usûlü, eseri yorumlamayı/icra etmeyi, üslûp ve 

tavrı ile birlikte dönemin müzik dağarını da öğrendiği bilinmektedir. Böylece dönem repertuvarı nesilden nesile kültürel 

performans eşliğinde aktarılmış olur (Behar, 2023, s. 19). Meşk geleneğinin bu özelliğine bakıldığında;

Schechner, insan yaşamına ait değer ve davranışların bir arada bulunduğu yerin sadece arşivler olmadığını, fiili olarak 

eylemde bulunduğu sözlü deneyimlerinin biriktiği repertuvarın varlığından bahsetmektedir (Gümüş & Gündoğan, 2010, 

s. 16-17). Bu ifadeden hareketle meşk ortamının kültürel bir performans ortamı yaratarak yaşadığı toplumla arasındaki 

bağı dönemin özellikleri ile birlikte ileriye taşıması hem mecazî hem gerçek anlamdaki “repertuvar” kavramının varlığını 

desteklemektedir.

Bu anlamda bünyesinde tüm bu bilgileri barındıran nitelikte bir örnek sunulacak olursa; klasik Türk müziğinde “hoca” 

unvanı ile anılan nadir kişilerden biri olan Zekâi Dede, usta-çırak ilişkisiyle yetiştirdiği öğrencileri aracılığıyla günümüze 

zengin bir repertuvar ulaştırmıştır. Aynı zamanda hânende ve neyzen olan Zekâi Dede, eserlerinde klasik üslûbu 

benimsemiş, Hamparsum ve Batı notalarına hâkim olmasına rağmen eğitim yöntemi olarak meşk sistemini kullanmıştır. 

Hâfızasında içerisinde seksen civarında fasılın da bulunduğu iki bin üzerinde eser bulunduğu söylenmektedir. Birçok 

eseri İsmâil Dede Efendi ile Dellâlzâde İsmâil Efendi’den meşk etmiş ve bu eserlerin bir bölümünün nesilden nesile 

aktarılmasında son kaynak olmuştur (Özcan, 2013, ss. 195-196).

Söz konusu kaynaktan beslenerek yetişen ve meşk sisteminin “son halkası” olarak kabul edilen isim ise yirminci yüzyılın 

en önemli icracı ve bestekârlarından biri olan Alâeddin Yavaşca olmuştur. Yavaşca, kendi meşk silsilesini şu ifadelerle 

açıklamaktadır: 

Özetle; Sadeddin Kaynak’ın hocası Kazım Uz’dur (1872-1938). Kazım Uz’un hocası Zekâi Dede’dir (1825-1897); 

Zeki Arif Ataergin’in hocası Rauf Yekta’dır, Rauf Yekta’nın (1871-1935) hocası Zekâi Dede’dir. Dr. Suphi Ezgi 



87Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 78-94

Türk Müziğinde Meşk Geleneğinin Performans Teori Bağlamında İncelenmesi Kapsamında İncelenmesi
(1869-1962) hocamdır, onun direkt hocası Zekâi Dede’dir(1825-1897), Zekâi Dede’nin hocası Hamâmizâde 

İsmail Dede Efendi’dir (1778-1846), Hammâmizâde’nin hocası Uncuzâde Mehmed Emin Efendi’dir. Uncu Emin 

Efendi’nin de hocası III. Selim’in de tambur hocası olan Tanburi İsak (1744-1814)’tır. Bir hamlede size nerden 

başlayıp nereye geldiğini anlatmış oluyorum. (Sipahi, 2011, s. 53, aktaran Ayas, 2015, s. 84)

Türk müziği meşk sisteminde herhangi bir saz ile icra edilmek ve söylenmek üzere öğretilen eserlerin sözlü aktarımı 

esnasında usûl vurulması eğitim-öğretimin en temel esaslardan biri olarak kabul edilmektedir. Bu sistemde ana unsurun 

hafıza olması öğrenmede kalıcılığı kolaylaştıracak bir takım yöntemler geliştirilmesini gerektirmiştir. Eserlerin usûl 

vurularak öğretilmesi ve hafızada tutulmasının sağlanması da bu yöntemlerden biridir (Behar, 2023: 22-28). Usûlün 

esere göre vurulma biçimi, usûl darplarının yapısı ve ifade özelliklerinin hafızada tutularak icra edilmesi ve yeniden bir 

performans olarak sunulması, sergilenen kültürel performansla doğrudan ilişkilidir.

 Diğer yandan meşk sisteminde makamsal öğelerin ve farklı formların yer alması kuralları olan değişmez bir kaide olarak 

görünse de icra ve aktarım sırasında anlamlı hâle gelmektedir. Bu durum performans teori kapsamında düşünüldüğünde 

örneğin; bir makamın taksim gibi doğaçlama bir formda icra edilme durumu usta-çırak ilişkisi ile öğrenilmiş olsa da icra 

edene ve içinde bulunulan zamanın şartlarına, icracının duygu durumuna ve icra edilen ortama bağlı olarak değişiklik 

gösterir. Çünkü icra edilen taksim, farklı icracılar tarafından farklı tavır ve üslûplarla sunulur. Dolayısıyla makamsal 

öğeler sabit olsa da kişisel ve sosyal boyut bağlamında performansa yansıyan şekli farklılık gösterecektir.

Usta-çırak ilişkisi bağlamında gerçekleşen Türk müziği meşklerinin yapıldığı ortam konusuna değinmek gerekirse meşk 

geleneğinin saray, ev, konak, tekke, câmi, bahçe, kıraathane, mesire yerleri gibi yerlerde sürdürüldüğü bilinmektedir 

(Öztuna, 1952, s. 9). Mekân, herhangi bir alanda icra edilen performansın birçok açıdan önem arz ettiği yerlerdir ki eğitim-

öğretimin ve kültürel paylaşımların yeniden şekillendiği alanlar olarak performansın ifade gücünü değiştirebilmektedir. 

Meşk ortamında usta, mekân içerisinde yönlendirici, öğretici ve anlatıcı konumunda kültürel bir performans sergilerken 

izleyici/dinleyici, öğrenen konumda olan çırak/çıraklar da anlamlandırılma noktasında bu performansın bir parçası 

hâline gelir.

Bu anlamda, farklı meşk ortamlarının toplumsal, kültürel ve manevî yönleri performansı şekillendirirken, meşk 

geleneğinin aktarımında mekânın etkisini ve önemini de ortaya koymaktadır. Ortak bir dilin anlamlandırılarak 

paylaşılması ve sağlıklı bir şekilde devamlılığının sağlanması adına mekân kavramı önem taşımaktadır.

Klasik Türk müziği içerisinde meşk geleneği olarak adlandırılan usta-çırak ilişkisinin Türk halk müziği ve dinî mûsikî 

içerisinde de gelenekselleşmiş örneklerine rastlamak mümkündür. Meşk geleneği bu anlamda farklı adlandırmalarla ve 

farklı ortamlarda vücut bulsa da usta-çırak ilişkisine, sözlü öğrenmeye ve üslûp aktarımına dayalı bir sistem olarak Türk 

müzik kültüründe ortak bir öğrenim ve aktarım biçimi oluşturmaktadır.



88

Neşe Üstünkaya

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 78-94

Örneğin; Türk halk müziğinin aktarımında kültürel aracılık sağlayan ve en önemli yere sahip olan âşıklık geleneği usta-

çırak ilişkisine dayanmaktadır. Klasik Türk müziğindeki meşk sisteminde olduğu gibi çırak ustasından müzik öğretilerinin 

yanı sıra geleneği oluşturan değerleri içeren kapsamlı bir eğitim alır. Âşıklar saz çalmayı, doğaçlama yapmayı genel olarak 

ustalarından öğrenir. Konuyla ilgili olarak Düzgün (2006), âşık adayının âşıklık geleneğini öğrenmesinde en yaygın 

yöntemin çıraklık olduğundan ve bu eğitimin icra sırasında ustanın çırak tarafından izlenmesine dayalı olduğundan 

bahsetmektedir. Çırağın, ustasının sanatını icra ettiği her ortamda bulunma zorunluluğu vardır. Usta, çırağının doğaçlama 

yeteneğinin gelişmesine yardımcı olur. Çırağın belirli bir seviyeye geldiğini gören usta ise onun da çalıp söylemesine, 

sanatını icra etmesine izin verir (ss. 169-212). 

Âşıklık geleneğinde yer alan usta-çırak ilişkisi, meşk geleneğinin yapısında olduğu gibi kültürel anlamda devamlılığı 

esas tutan ve performansı ortaya koyan bir sahneleme içermektedir. Her performans, icracı ve dinleyici arasında ortak 

bir aidiyet ve bağlılık oluşturmaktadır. Âşığın doğaçlama yeteneği, eserlerini ve şiirlerini söyleme şekli, icra özellikleri 

performans teorinin bağlamsal yanını ortaya çıkarmaktadır. Bu sebeple âşıklık geleneği de toplumsal paylaşımlarla 

sergilenen bir geleneği temsil ederek performans teorinin sınırlarına dâhil olmaktadır.

Özdemir (2016) Performans Teori, Âşık Fasılları ve Doğaçlama adlı çalışmasında performans teori ve âşıklık geleneğini 

aktarmaktadır: 

Âşıklarda performans olgusu icracı, icra edilen, dinleyici ve mekân gibi bağlamın bileşenleri ile birlikte ele 

alınmaktadır. Hatta hikâye anlatımı ve doğaçlama şiir düzme gibi unsurları barındırmasından dolayı âşıklığın, 

performans teorinin ilgi alanını fazlasıyla işgal ettiği söylenebilir. Âşık fasılları icracı, icra edilen ve çevre 

etkileşimi gibi performans teorinin odaklandığı temel unsurları bünyesinde barındırmaktadır. (ss. 1357-1366)

Katılımla Var Olan İcra Bağlamında Meşk Geleneği ve Performans Teori

Usta-çırak ilişkisi bağlamı dışında Türk müziğinde meşkin gelenek hâlinde konumlandırıldığı başka anlamlarının da 

bulunduğundan bahsedilebilmektedir. Bu anlamda “meşk etme” şeklinde de ifade edilebilecek olan bu mefhum, Türk 

müziğinde katılımcılarla bir araya gelerek yapılan toplu bir icra; daha derin anlamıyla düşünüldüğünde ise bir çeşit 

öğrenme biçimi olarak düşünülebilir. Ancak bahsedildiği şekilde yapılan Türk müziği icrasının yanı sıra meşkin bu 

anlamının dinî ritüeller ve kültürel müzik toplantıları içerisinde de karşılık bulduğu söylenebilir. Bu edimsel anlamıyla 

katılımla var olan icra bağlamındaki meşk geleneğinde katılımcı, dinleyici ve mekân olarak performansı oluşturan 

etmenler önemli bir yere sahiptir.

Bir arada icrada bulunma, kültürel bir paylaşımda bulunma, katılımla var olma anlamıyla gelenekselleşen meşkin genel 

olarak ortak paydaların yer aldığı alanlarda gerçekleştiği görülmektedir. Böylece meşk esnasında tüm katılımcı, izleyici 

ve dinleyicilerin de aynı anda, aynı ortamda icraya yönelik bir performans gerçekleştirebilmesi mümkün olmaktadır. 



89Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 78-94

Türk Müziğinde Meşk Geleneğinin Performans Teori Bağlamında İncelenmesi Kapsamında İncelenmesi
Meşk ortamdaki tüm katılımcılar kendi kabiliyeti ve kültürel özellikleri doğrultusunda bu yapının bir parçası hâline 

gelerek performansı meydana getirmektedir.

Örneğin; klasik bir Türk müziği topluluğu içerisindeki meşk esnasında bir hânende veya sâzendenin solo eser icra 

etmesi üzerine dinleyiciler icra eden kişiye dinleyerek eşlik etmenin ötesinde beden dilleriyle de katılım sağlamış olurlar. 

Yine dinleyicilerin icra esnasında okunan esere eşlik edilebilmesi katılımcı-performans etkileşimine örnek teşkil eder. 

İcracının kendi üslûp ve tavır özellikleriyle eseri yeniden yorumlaması veya çalgıyı icra etme şekli; dinleyici/izleyicilerin 

solo bitiminde alkış tutması veya sessiz bir pozisyonda beklemesi ise gerçekleşen performansı interaktif kılar.

Meşk ortamlarında icra edilen kültürel performans şekilleri katılımcıların ve izleyen kesimin hafızasında yer edinir. 

Bilhassa icrayı gerçekleştiren katılımcılar, kendi yorumlarını katarak geçmişin bilgisini ve kültürünü taşımakla birlikte 

kendi dönemlerine ait yeni bir performans sergilerler. Meşk ortamının özellikleri performansın şekillenmesinde önemli 

bir rol oynamaktadır. İcra esnasında meşk ortamının genel olarak tüm katılımcıların birbirlerini yakından görebileceği, 

birlikte etkileşimde bulunabileceği ve birbirlerini takip edebileceği şekilde düzenlendiği görülür. Bu fiziksel yakınlık, 

performansın sosyokültürel yapısını, paylaşımcı özelliğini destekleyerek katılımcı ve izleyici/dinleyicilerin aynı ortamda 

belirli bir amaç için sergilenen performansın paylaşılmasını sağlar.

Katılımla var olan icra bağlamında meşk geleneği, bünyesinde yer alan katılımcıların kültürel aidiyetini şekillendirerek 

içinde bulunduğu kültürle iç içe geçmesini; katılımcıların tamamının toplumsal bir bağlama yerleşmesini ve toplumun 

bir parçası olarak kimlik geliştirmesini sağlar. Bu alanda meşkin yapıldığı kültürel ortama katılım sağlayanlar bir sistem 

dâhilinde performans göstererek bir topluluğun ortak belleğini, değerlerini ve kültürel-sosyal özelliklerini de sergilemiş 

olurlar.

Aktarım ve eğitim-öğretim yöntemi olarak ele alınan meşk geleneğinin doğasında yer alan usta-çırak ilişkisini, klasik Türk 

müziği dışında, Türk halk müziğindeki âşıklık geleneği gibi farklı yapılanmalarda da görmenin mümkün olduğundan 

söz edilebilir. Benzer şekilde, katılımla gerçekleşen meşk icrasının, klasik Türk müziği dışındaki alanlarda da karşılıkları 

bulunduğu söylenebilir.

Örneğin; Alevî- Bektaşî inanç sistemindeki cem ritüellerinde anlamını taşıdığı üzere “birlik olma” hâli performans 

teori odaklı düşünüldüğünde bir ibadet şekli olmasıyla birlikte katılımcılar tarafından topluluk halinde gerçekleştirilen 

bir performans biçiminde tezahür eder. Cem ritüelinde zâkirin icrası canların semah dönmesi gibi aşamalarda müzik, 

topluluğun var ettiği işlevsel ve oldukça etkili bir görev üstlenmektedir. Müzik eşliğinde gerçekleşen bu ritüel, Turner’ın 

kavramlarından olan ve performansın yapı taşını oluşturan eşiksellik ve komünitas bağlamıyla yakından ilişkilidir.

Turner’a (2018) göre eşiksellik sınıflandırılamayan, kimliksiz, belirsiz durumun nitelendiği sosyokültürel alanlardır. 



90

Neşe Üstünkaya

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 78-94

Komünitas ise ritüelin gerçekleşme esnasında kurulan ilişkiyi betimlemek için kullanılan eşitlik, dayanışma ve birlikteliğin 

olduğu günlük hayattaki kimlik ve statülerin geçici olarak kalktığını ifade eden bir kavramdır (ss. 96-98).

Konuyla ilgili olarak Akçakmak (2021), Eşiksellik ve Komünitas Kavramları ile Cem Ritüelinde Müzik Kullanımına Bakış 

adlı çalışmasında açıklamalarda bulunmuştur:

Cem ritüeli performanslarının eşiksellik ve komünitas bağlamı çerçevesinde değerlendirdiğimizde; performansın, 

eşiksellik bağlamında kimlik değişimi; zâkirin müzik ile ilişkisi bağlamında öğretmek ve inandırmak, kutsal 

olanla kurulan ilişki ve komünitas bağlamında ise topluluğun yaşadığı ortak deneyimin oluşumuna katkısı gibi 

işlevleri yerine getirdiği görülmektedir.  (ss. 749-750)

Kültürel performans anlamında benzer bir yapılanma da Mevlevîlik geleneğindeki sema ritüelinde bulunmaktadır. Dinî 

mûsikî eşliğinde tasavvufî semboller taşıyan manevî bir anlatıma sahip olan sema ritüelinde toplu bir anlayışla hareket 

edilerek şahsî kimlikler terk edilir. Bu yönüyle sema birlik edasıyla bir performans biçimi olarak karşımıza çıkar. Amak 

Çelik (2024), Mevlevilikte Sema Ritüelinin Aktarım Süreçlerinin Performans Teorisi Kapsamında Değerlendirilmesi: Bursa 

Mevlevihanesi Örneği adlı çalışmasında izlerkitle önünde yapılması sebebiyle Mevlevî ayinin kültürel performans olarak 

nitelendirilebileceğinden bahsetmektedir. Semanın da tek başına bir performans oluşturduğundan ve icracı, dinleyici ve 

icra edilen gibi performans unsurlarını barındırmasından söz ederek semanın farklı yerlerde sergilenmesi, semazenlerin 

performansı ve seyircinin sema bitiminde alkışla katılması gibi durumların semayı bir dinî ritüelden sahne performansı 

haline getirdiğini ifade etmektedir.

Bu bağlamda, katılımla var olan meşkin performatif yapısına benzer şekilde cem ve sema ritüellerinde de rastlanmaktadır. 

Zira iki durumda da, eylem içinde, birlikte yapılan bir performans gerçekleştirilmektedir. Bu yönüyle meşk etme, başka 

bir deyişle katılımla birlikte icrada bulunma durumu ritüel katılımı ve ortak bir toplumsal paylaşımı güçlendiren bir 

performans olarak değerlendirilebilir.

Sonuç

Meşk geleneği, Türk müzik kültüründe öğrenim biçimi, aktarım ve paylaşımın odağında yer alan bir performans 

biçimidir. Usta ile çırağın kültürün somut ve soyut olan tüm unsurların birlikte deneyimlediği bu yapı, eğitim-öğretim 

alanı ve toplumsal hafızanın paylaşım yeridir. Performans teori, tüm bu unsurları anlamlandırmak için uygun özelliklere 

sahiptir. Çünkü meşkte maddî ve manevî tüm bilgi ve unsurlar hem sosyokültürel hem de fizikî katılımla paylaşılmaktadır. 

Böylece öğrenme süreci sürekli değişim ve dönüşüme uğrayan bir yapıya sahip olur.

Meşk geleneği, performans teorinin temelini oluşturan kişisel, sosyal ve söz boyutlarını içerir. Usta, geçmişin bilgisini 

kendi üslûp ve tavrıyla aktaran bir taşıyıcı; çırak ise bu bilgiyi içselleştirip kendi çağının ifade biçimiyle harmanlayan 



91Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 78-94

Türk Müziğinde Meşk Geleneğinin Performans Teori Bağlamında İncelenmesi Kapsamında İncelenmesi
bir dönüştürücü olarak değerlendirilebilir. Beden dili de bu aktarımın tamamlayıcı unsurları olarak performansı ortaya 

çıkarır.

Katılımla gerçekleşen meşk ortamları, içinde bulunulan toplum yapısına olan aidiyetin ve bu toplumun kültürel 

belleğinin işlendiği alanlardır. Dinleyici, icracı ve ortam arasındaki yapılanma, ortaya çıkan performansın yapısına değer 

kazandırırken kültürel olarak paylaşılan her öğenin aktarımla devridaim edilmesini sağlar. Bu özellik, Alevî-Bektaşî 

cemlerinde görülen “birlik olma” hâliyle benzer bir ruh taşır. Her iki durumda da müzik ve performans, Turner’ın 

“eşiksellik” ve “komünitas” kavramlarında olduğu gibi, bireyleri eşitleyerek ortak ritüel etrafında birleştiren bir güç 

olarak ortaya çıkar.

Meşk geleneğindeki usta-çırak ilişkisi bağlamı ve toplu katılımla var olma yönünün klasik Türk müziğiyle sınırlı kalmayıp 

halk müziği ve dinî müzik gibi farklı alanlarda yaşaması kültürel anlamdaki kapsamının genişliğini işaret etmektedir. Her 

meşk, geçmişi bugünün icrasında yaşatır ve değerli kılar; böylece gelenek, yenilenme ve sürekliliği bir arada taşır. Bu 

durum, meşkin değişim ve dönüşüme, yeniliğe açık olduğunu ortaya koyar.

Sonuç olarak, meşk geleneği sosyokültürel paylaşımın, aktarımın ve duyusal ifadenin bir araya toplandığı bir kültürel 

performans alanı olarak nitelendirilebilir. Çalışma içerisinde odaklanıldığı üzere performans teori bağlamında ele 

alındığında; kimliğin, ortak paylaşımın, bağlılığın ve kültürel sürekliliğin yaşanılan döneme göre yeniden inşa edildiği 

bir ritüel olarak değerlendirilebilir. Bu geleneğin kendi çağının şartlarına uygun şekilde dönüşerek yaşaması, Türk 

müziğinin geçmişle bugün arasındaki bağını koruyan en güçlü kültürel damarlarından birini temsil eder.

Etik kurul onayı

Bu araştırmada insan, hayvan ve hassas veriler kullanılmadığı için etik kurul onayı gerekmemektedir.

Yazarlık katkısı

Çalışmanın tasarımı ve konsepti: NÜ, verilerin toplanması: NÜ; sonuçların analizi ve yorumlanması: NÜ; çalışmanın 
yazımı: NÜ. Tüm yazarlar sonuçları gözden geçirmiş ve makalenin son halini onaylamıştır.

Finansman kaynağı

Yazarlar, çalışmanın herhangi bir finansman almadığını beyan etmektedir.

Çıkar çatışması

Yazarlar, herhangi bir çıkar çatışması olmadığını beyan etmektedir.

Ethical approval

Ethical committee approval is not required for this research as it does not involve the use of human or animal subjects 
or sensitive data.

Author contribution

Study conception and design NÜ; data collection: NÜ; analysis and interpretation of results: NÜ; draft manuscript 
preparation: NÜ. All authors reviewed the results and approved the final version of the article.

Source of funding



92

Neşe Üstünkaya

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 78-94

The authors declare the study received no funding.

Conflict of interest

The authors declare that there is no conflict of interest.

Kaynakça

Akçakmak, H. B. (2021). Eşiksellik ve komünitas kavramları ile cem ritüelinde müzik kullanımına bakış. MSGSÜ Sosyal 

Bilimler Dergisi, 2(24), 749-750. https://dergipark.org.tr/tr/pub/msgsusbd/issue/69563/1108843

Amak Çelik, M. (2024). Mevlevilikte sema ritüelinin aktarım süreçlerinin performans teorisi kapsamında 

değerlendirilmesi: Bursa mevlevihanesi örneği. Etnomüzikoloji Dergisi, 7(2), 421-449. https://dergipark.org.tr/tr/

pub/etnomuzikoloji/issue/89796/1568402

Ayas, G. (2015). Alâeddin Yavaşca ve Meşk Ahlakı: Yaşayan Bir Geleneğin Sosyolojik Analizi. Sosyologca Dergisi, (9), 81-

96. https://sosyologca.org/files/sosyologca/9-5.pdf

Ayas, G. (2019). Müzik sosyolojisi: Kuramsal bir giriş. Doğu Kitabevi.

Bauman, R. (2008). Tür, performans ve metinlerarasılığın üretimi. (Çev. Işıl Altun), Millî Folklor Dergisi, 20(78), 114-122. 

https://www.millifolklordergisi.com/PdfViewer.aspx?Sayi=78&Sayfa=111

Behar, C. (2023). Aşk olmayınca meşk olmaz: Geleneksel Osmanlı/Türk müziğinde öğretim ve intikal. Yapı Kredi yayınevi.

Beşiroğlu, Ş. (1997). Türk Musikisinde Üslûp ve Tavır Açısından Meşk. Dördüncü İstanbul Türk müziği günleri. Türk 

müziğinde eğitim sempozyumu. T.C. Kültür Bakanlığı Yayınları.

Carlson, M. (2013). Performans eleştirel bir giriş. (Çev. Beliz Güçbilmez). Dost Kitabevi Yayınları.

Çobanoğlu, Ö. (1999). Halkbilimi kuramları ve araştırma yöntemleri tarihine giriş. Akçağ Yayınları.

Deschênes, B. ve Eguchi, Y. (2018). Embodied Orality: Transmission in Traditional Japanese Music. Asian Music. 49(1), 

58-79. https://doi.org/10.1353/amu.2018.0003

Dundes, A. (2003). “Doku, Metin, Konteks”. (Çev. Metin Ekici). halkbiliminde kuramlar ve yaklaşımlar. Haz. Gülin Öğüt 

Eker vd. Millî Folklor Yayınları.

Düzgün, D. (2006). Türk Halk edebiyatı el kitabı. Grafiker Yayınları.

Frederick, A.G. (2016). A comparative study between gurukul system and western system of education. IRA International 

Journal of Education and Multidisciplinary Studies, 3(1), 50–58.

Gümüş, P. ve Sezindoğan, P. (2010). Richard Schechner ve performans kuramı. Mimesis Tiyatro/Çeviri ve Araştırma 

Dergisi, (17), 15-25.

Hale, T. A. (1997). From the griot of Roots to the roots of griot: A new look at the origins of a controversial African term 

for bard. Oral Tradition, 12(2), 249–278.

Özcan, N. (2013). Zekâi Dede, DİA, (44), 195-96.



93Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 78-94

Türk Müziğinde Meşk Geleneğinin Performans Teori Bağlamında İncelenmesi Kapsamında İncelenmesi
Özdemir, E. (2016). Performans Teori, Âşık Fasılları ve Doğaçlama. Rast Müzikoloji Dergisi, 4(3), 1357-1366.

Özgün, E.Ş. (2013). Etnomüzikolojinin dönüşümü: Kuramlar ve konular. Müzik, Dans, Gösterim: Tarihsel ve Kuramsal 

Tartışmalar, ss. 44-45. Boğaziçi Üniversitesi Matbaası. https://www.mgu.edu.tr/wp-content/uploads/2023/08/

muzikoloji_yuksek_lisans_ozeti_cikarilacak_makale_03.pdf

Öztuna, Y. (1952). Türk Musikisi Lügatı. Musiki Mecmuası. Hüsnütabiat Basımevi.

Schechner, R. (1985). Between theatre and anthropology. University of Pennsylvania Press.

Sipahi, S. (2011). Alâeddin Yavaşca. Kültür Bakanlığı Yayınları.

Turner, V. (1986). The Anthropology of performance. PAJ Publications.

Turner, V. (2018). Ritüeller yapı ve anti-yapı (Çev. Nur Küçük). İthaki Yayınları.

Türk Dil Kurumu (t.yt.y.). Güncel Türkçe Sözlük. 7 Mart, 2025 tarihinde https://sozluk.gov.tr adresinden edinilmiştir.

Extended abstract

Introduction

This study attempts to examine the meşk tradition, an educational method used in the transmission of oral culture, within 

the framework of cultural performance theories that form the basis of the ethnomusicological approach. In this context, 

the meşk tradition, considered as a cultural performance in its own right, expresses the process of reconstruction inherent 

in performance, ensuring that this construction is shaped according to the environment, the narrator, the listener and the 

participant. This situation has created different perspectives on the meaning expressed by the meşk tradition. The aim 

of the study is to reinterpret the meşk tradition within the framework of performance theory and cultural performance, 

taking into account its different contexts. The meşk tradition is examined in two different contexts in this study. The 

fundamental elements defining the meşk tradition in the master-apprentice relationship context are the master (teacher), 

the apprentice (learner), and the environment in which meşk takes place. The concept of meşk in the participatory 

performance context consists of elements such as the participant, the listener, and the performance environment.

Method

This study is descriptive in nature and based on qualitative research methods. It is a theoretical review utilising sources 

such as books, articles, and scientific theses found in the relevant literature. The data required for the study was collected 

https://sozluk.gov.tr


94

Neşe Üstünkaya

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 78-94

through literature review and archive examination. The data obtained was examined in detail using content analysis. In 

this regard, while analysing the data, information regarding how the two distinct meanings of the meşk tradition can be 

positioned within the context of performance theory has been attempted to be expressed from a theoretical perspective.

Findings, Discussion and Results

In this study, the master’s spiritual and cultural teachings are conveyed to the apprentice through performance, while 

the apprentice demonstrates imitation and repetition in order to learn what has been conveyed. Performances in music 

gatherings or rituals, which take place with participation, are evaluated within the scope of cultural performance. The 

findings reveal that, in both contexts of the meşk tradition, it constitutes a cultural performance phenomenon that 

interacts with contexts such as participants, listeners, narrators, narratives, and environments in order to understand and 

interpret a specific culture and tradition through social sharing.



95

The Relationship Between Women and Mucis in the Context of Westernization 
Movements During the Tanzimat Period

Tanzimat Dönemi Batılılaşma Hareketleri Doğrultusunda Kadın ve 

Müzik İlişkisi

 1İstanbul Okan Üniversitesi,Konservatuvar,İstanbul, Türkiye

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 95-115

Saadet Abuzar  —  piyano.08.sy@gmail.com

Geliş tarihi/Received: 15.10.2025  —  Kabul tarihi/Accepted: 29.11.2025  —  Yayın tarihi/Published: 30.11.2025

Bu makale Saadet Abuzar’ın , Dr. Öğr. Üyesi Erhan Özdemir’in danışmanlığında yürüttüğü “Tanzimat Dönemi Batılılaşma Hareketleri 
Doğrultusunda Kadın ve Müzik İlişkisi” başlıklı yüksek lisans tezinden üretilmiştir. Ayrıca bu makale, 24-26 Nisan 2025 tarihlerinde gerçekleştirilen 
“IV. Uluslararası Müzik Araştırmaları Öğrenci Kongresi”nde sözlü bildiri olarak sunulmuştur.

Telif hakkı © 2025 Yazar(lar). Açık erişimli bu makale, orijinal çalışmaya uygun şekilde atıfta bulunulması koşuluyla, herhangi bir ortamda veya 
formatta sınırsız kullanım, dağıtım ve çoğaltmaya izin veren Creative Commons Attribution License (CC BY) altında dağıtılmıştır.

Copyright © 2025 The Author(s). This is an open access article distributed under the Creative Commons Attribution License (CC BY), which 
permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium or format, provided the original work is properly cited.

Saadet Abuzar1  , Erhan Özdemir1  

Research Article - Araştırma Makalesi

ÖZ

Bu makale, Osmanlı İmparatorluğu’nun Tanzimat Dönemi’nde hız kazanan Batılılaşma hareketlerinin sarayda yaşayan 

kadınların müzikle olan ilişkisine etkilerini toplumsal cinsiyet rolleri bağlamında ele almaktadır. Osmanlı toplumunda 

bu dönemde yaşanan sanatsal, kültürel ve toplumsal dönüşümler, kadınların müzik alanındaki konumlarını tarihsel 

ve sosyolojik bir perspektiften değerlendirme imkânı sunar. Çalışmada, saray çevresinde bulunan kadınların müzik 

aracılığıyla toplumsal görünürlük kazandıkları; saray bünyesinde verilen müzik eğitiminin bu süreci desteklediği ve 

Batı müziğinin etkisiyle kadın müzisyenlerin yalnızca icracı değil, aynı zamanda bestekâr kimlikleriyle de daha etkin 

roller üstlendikleri ortaya konulmaktadır. Bu bağlamda, Esma Sultan, Adile Sultan, Leyla Saz ve İhsan Raif Hanım gibi 

dönemin önde gelen kadın figürleri üzerinden müzik ve toplumsal cinsiyet ilişkisi analiz edilmiştir. Bu kadın figürlerin 

sanatsal faaliyetleri, kültürel anlamda görünürlük kazanmalarına zemin hazırlamıştır. Ayrıca sarayda oluşturulan 

kadın müzik toplulukları ile Batı tarzı müzik eğitiminin kadınlara kazandırdığı yeni roller, Tanzimat Dönemi Osmanlı 

modernleşmesinin önemli yeniliklerinden biri olarak öne çıkmaktadır. Bu çalışma, Osmanlı modernleşmesinin kadınlar 

üzerindeki etkilerini, müzik alanındaki görünürlükleri üzerinden değerlendirerek, kültürel dönüşüm süreçlerine 

toplumsal cinsiyet perspektifinden bir katkı sunmayı amaçlamaktadır. Araştırma, nitel bir yaklaşım doğrultusunda 

tarihsel analiz ve yorumlayıcı inceleme yöntemiyle ele alınmıştır.  Bu çalışmada, toplumsal cinsiyet rolleri ile müziğin 

kesişim noktaları Batılılaşma süreci bağlamında ele alınmış ve Osmanlı toplumunda kadınların kültürel temsillerinin 

çok boyutlu bir yapıya sahip olduğu ortaya konulmuştur. Batı müziği eğitiminin özellikle saray çevresinde yaygınlık 

kazanması, kadınların müziğe erişimini kolaylaştırmış ve onlara yeni ifade alanları açmıştır. Böylelikle kadınlar, hem 

bireysel hem de toplumsal düzeyde sanatsal üretim yoluyla Osmanlı kültürel hayatında daha görünür bir konum elde 

etmişlerdir. 

Anahtar Kelimeler: Osmanlı, Tanzimat, Batılılaşma, Kadın ve Müzik, Cinsiyet

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0009-0008-9488-050X
https://orcid.org/0000-0001-6872-1603


96

Neşe Üstünkaya

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 95-115

ABSTRACT

This article explores the impact of the Westernization movements, which accelerated during the Tanzimat Era of the 

Ottoman Empire, on the relationship between women in the imperial court and music, within the framework of gender 

roles. The artistic, cultural, and social transformations that took place in Ottoman society during this period provide 

an opportunity to assess women’s positions in the field of music from both historical and sociological perspectives. The 

study demonstrates that women in the court environment gained social visibility through music; the music education 

provided within the palace supported this process, and under the influence of Western music, female musicians began to 

assume more active roles not only as performers but also as composers. In this context, the relationship between music 

and gender is analyzed through prominent female figures of the period such as Esma Sultan, Adile Sultan, Leyla Saz, and 

İhsan Raif Hanım. These women’s artistic activities laid the groundwork for their cultural visibility. Furthermore, the 

formation of female music ensembles within the palace and the introduction of Western-style music education granted 

women new roles, emerging as one of the significant innovations of Ottoman modernization during the Tanzimat Era. 

This study aims to contribute to the understanding of cultural transformation processes from a gender perspective by 

evaluating the effects of Ottoman modernization on women through their visibility in the musical sphere. Adopting a 

qualitative approach, the research employs historical analysis and interpretative methodology. The intersections between 

gender roles and music are examined within the context of Westernization, revealing the multifaceted nature of women’s 

cultural representations in Ottoman society. The widespread adoption of Western music education, especially within the 

court, facilitated women’s access to music and opened up new avenues for self-expression. In this way, women gained a 

more visible position in Ottoman cultural life through artistic production, both on individual and societal levels.

Keywords: Ottoman Empire, Tanzimat, Westernization, Women and Music, Gender roles.

Giriş

Tanzimat Dönemi, Osmanlı İmparatorluğu’nun Batı’dan gelen düşünsel ve kültürel akımlarla etkileşime girdiği, 

toplumsal yapıda önemli dönüşümlerin yaşandığı bir süreci ifade etmektedir. Bu dönüşüm, kadınların toplumsal 

hayattaki konumlarının değişmesi, eğitime erişimlerinin artması, sanatsal ve kültürel alanlarda kendini göstermiştir. 

Batılılaşma sürecinin etkisiyle kadınlar, özellikle saray ve elit kesim içinde, müzikle daha sistemli bir biçimde ilgilenmeye 

başlamış, hem eğitim kurumlarında hem de özel meclislerde müzikal faaliyetlere katılım göstermiştir. Bununla birlikte, 

bu süreç kadınların müzikle ilişkisini sadece sanatsal bir gelişim çerçevesinde değil, aynı zamanda toplumsal cinsiyet 

rolleri bağlamında da yeniden şekillendirmiştir. Ancak bu durum, tüm toplumsal kesimlerdeki kadınlarda aynı hızda ve 

biçimde gerçekleşmemiş, daha çok kentli ve aristokrat kesimde etkili olmuştur. 

Bu çalışma, Tanzimat’ın toplumsal ve kültürel etkilerinin keskin sınırlarla başlamayıp uzun erimli ve geçişken süreçler 

halinde ortaya çıkması nedeniyle, 18. yüzyılın başlarından 20. yüzyılın başlarına uzanan geniş bir zaman aralığını 

kapsamaktadır; zira kadın müzisyenlerin görünürlüğü, dönemin resmi tarihlerinden bağımsız olarak süreklilik ve 

dönüşüm ilişkisi içinde değerlendirilebilir. 

Bu çalışma kapsamında, Tanzimat Dönemi’nde Osmanlı saray çevresinde yaşayan kadınların müzikle ilişkisini toplumsal 



97Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 95-115

Tanzimat Dönemi Batılılaşma Hareketleri Doğrultusunda Kadın ve Müzik İlişkisi
cinsiyet perspektifiyle ele alarak, bu sürecin eğitim, toplumsal kabul ve sanatsal üretim açısından kadınlara sağladığı 

imkânları ve getirdiği sınırlılıkları tartışmayı amaçlamaktadır. Tanzimat Dönemi’nde kadınların müzik alanında cinsiyet 

bağlamında nasıl şekillendiğini ve Batı müziği ile olan etkileşimlerinin sanatsal faaliyetlerine nasıl yansıdığını analiz 

etmeyi amaçlamaktadır. Bu çerçevede, Tanzimat öncesinden başlayarak, II. Meşrutiyet Dönemine kadar uzanan süreçte 

saray çevresinde yaşayan kadınların müzik eğitimi, icra pratikleri ve bu süreçte karşılaştıkları toplumsal sınırlamalar 

kapsamlı bir şekilde ele alınacaktır. Osmanlı modernleşme süreciyle birlikte kadınların müzik alanındaki konumlarının 

dönüşümü, yalnızca sanatsal bir gelişim süreci olarak değil, aynı zamanda toplumsal cinsiyet normları çerçevesinde 

yeniden şekillenen bir olgu olarak değerlendirilecektir.

Osmanlı İmparatorluğu’nda Batılılaşma hareketleri, başlangıçta askeri reformlarla öne çıkmış olsa da, zamanla sanat, 

müzik ve eğitim gibi kültürel alanlara da yayılmıştır. Bu bağlamda, özellikle kadınların eğitim olanaklarının genişlemesine 

ve müzikle olan ilişkilerinin dönüşmesine zemin hazırlamıştır. Batı müziğinin Osmanlı sarayında yaygınlaşmaya 

başlaması, kadınların müzik eğitimi alma fırsatlarını arttırmıştır. Kadınların, müzik pratiği üzerinden kazandıkları 

yeni roller, toplumsal cinsiyet normlarının yeniden şekillenmesine katkıda bulunmuştur. Ancak, bu değişim, kadınların 

sanatta ve eğitimde tam anlamıyla özgürleşmesiyle değil, belirli sınırlar içinde gelişen bir dönüşümle sonuçlanmıştır 

(Alimdar, 2011).

Tanzimat Dönemi, Osmanlı toplumunda Batılılaşma hareketlerinin etkisiyle sosyal ve kültürel alanlarda önemli 

dönüşümlerin yaşandığı bir süreç olmuştur. Bu dönüşüm, kadınların eğitim alanlarının artmasıyla birlikte müzik 

eğitimi alma olanaklarının genişlemesi çeşitli biçimde kendini göstermiştir. Saray çevresinde Batı müziğine yönelik 

ilginin artmasında modernleşme çabalarının yanı sıra dönemin padişahlarının bireysel tercihlerinin de etkili olduğu 

görülmektedir.  

Yöntem

Bu çalışma, nitel bir araştırma yaklaşımı doğrultusunda yapılandırılmış olup, tarihsel analiz ve toplumsal cinsiyet 

perspektifine dayalı yorumsal bir inceleme yöntemiyle ele alınmıştır. Araştırmada, öncelikle Tanzimat Dönemi Osmanlı 

toplumunun sosyo-kültürel yapısını ortaya koyan tarihsel kaynaklar, biyografiler ve döneme ilişkin kültürel incelemeler 

değerlendirilmiştir. Çalışmada kullanılan kaynaklarla ilgili literatür ve biyografik metinlerden oluşmaktadır. Bu veriler, 

kadınların müzik alanındaki rollerinin nasıl şekillendiğini ve Batılılaşma süreciyle birlikte kazandıkları yeni konumların 

toplumsal yansımalarını anlamak amacıyla yorumlayıcı bir analiz sürecine tabi tutulmuştur. Böylelikle çalışma, tarihsel 

bağlam ile toplumsal cinsiyet perspektifini bir araya getirerek disiplinler arası bir yaklaşım ortaya koymaktadır. 



98

Neşe Üstünkaya

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 95-115

Araştırmanın Önemi 

Bu araştırma, Tanzimat Dönemi’nde kadınların müzik alanındaki konumlarını toplumsal cinsiyet perspektifiyle ele 

alması bakımından önem taşımaktadır. Aynı zamanda Osmanlı modernleşmesi sürecinde kadınların sosyal hayatının 

yanı sıra sanatsal üretim alanındaki rollerinin de değişime uğradığını ortaya koyarak, literatürdeki önemli bir boşluğu 

doldurmaktadır. Kadın müzisyenlerin toplumsal konumlarına ilişkin kaynakların sınırlı olması, bu çalışmanın tarihsel 

veriler, biyografik ve kültürel incelemeler üzerinden yaptığı çözümlemeleri daha da değerli kılmaktadır. Böylece çalışma, 

Osmanlı modernleşmesi, toplumsal cinsiyet ve müzik tarihi kesişiminde disiplinlerarası bir katkı sunmaktadır. 

Araştırmanın Amacı

Bu çalışmanın amacı, Tanzimat Dönemi’nde kadınların müzik alanında üstlendikleri yeni rollerin toplumsal cinsiyet 

bağlamında nasıl şekillendiğini ortaya koymaktadır. Ayrıca Batı müziğiyle kurulan etkileşimin kadınların sanatsal 

faaliyetlerine yansımaları incelenmiştir. Bu süreçte, kadınların toplumsal ve kültürel görünürlüklerinin hangi yönlerden 

güçlendiği analiz edilmiştir. Çalışmada, kadın müzisyenlerin toplumsal konumlarına dair kaynakların sınırlı olması 

nedeniyle, dönemin toplumsal yapısına ilişkin literatür çalışmaları ve biyografik incelemelere önem verilmiştir. 

Bulgular

Tanzimat Dönemi ve Batılılaşma

Tanzimat Dönemi (1839-1876), Osmanlı’da isyanları önlemek ve toprak bütünlüğünü korumak amacıyla başlatılan, 

toplum ve eğitimde Batı tarzı değişimleri destekleyen reform hareketidir. Tanzimat Dönemini başlatan Sultan Abdülmecid, 

Avrupa’daki gelişmeleri yakından inceleme imkânına sahip olmuş ve Fransızcayı öğrenmiştir. Bu süreçte gerçekleştirdiği 

bazı yenilikler, Osmanlı’da Batılılaşma sürecine ön hazırlık niteliği taşımıştır (Çadırcı, 1988). 

Osmanlı’da Batılılaşma hareketleri, kültürel etkileşim çerçevesinde Lale Devri’nde sınırlı biçimde kendini göstermeye 

başlamıştır. III. Selim Dönemi’nde bu ilgi, siyasi ve ekonomik alanlarda etkisini artırmış, II. Mahmud Dönemi’nde ise 

Batılılaşma süreci somut ve kurumsal adımlarla desteklenmiştir; bu bağlamda Müzika-i Hümayun’un kurulması önemli 

bir örnek teşkil etmektedir (Özdemir, 2012). 

III. Selim’in ardından II. Mahmud’da kültür ve sanata olan ilgisiyle dikkat çekmiş ve Batılılaşma hareketlerini desteleyen 

önemli bir figür olmuştur. Toplumsal düzeyde geniş reformlar gerçekleştiren II. Mahmud, müzik alanında da yalnızca 

askeri düzenlemelerle sınırlı kalmayarak Osmanlı müziğinin Batı etkisiyle dönüşmesine öncülük etmiştir. Bu süreçte 

özellikle askeri bandoların Batı tarzında yeniden yapılandırılması belirleyici olmuş, Batı müziği giderek sarayda yaygınlık 

ve kabul kazanmıştır (Kılıç, 2019). 



99Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 95-115

Tanzimat Dönemi Batılılaşma Hareketleri Doğrultusunda Kadın ve Müzik İlişkisi
Batılılaşma Hareketleri Doğrultusunda Müzik 

Osmanlı İmparatorluğu’nda Batılılaşma süreci, III. Selim Dönemi’nde başlamış ve ardından tahta çıkan padişahların 

reform çabalarıyla giderek derinleşmiştir. Özellikle III. Selim ve II. Mahmud dönemlerinde gerçekleştirilen yenilikler, 

Osmanlı müzik kültürünü önemli ölçüde dönüştürmüş, bu süreç Batı müziğinin Osmanlı Devleti’nde kurumsallaşmasına 

zemin hazırlamıştır. Osmanlı’da Batı müziği eğitiminin ilk kurumsal adımı olan Muzika-i Hümâyun’un II. Mahmud 

tarafından kurulması, Batı müziğinin yalnızca saray çevresinde değil, zamanla daha geniş bir kültürel etkileşim alanı 

içinde benimsenmesine katkı sağlamıştır. Bu gelişmeler, Osmanlı’da temelleri atılan müzik reformları, ilerleyen yıllarda 

genişleyerek modernleşme sürecinin önemli bir parçası haline gelmiştir (Aksoy, 1986, s. 1212). 

Hanedanın Batı müziğine yönelik öğrenme, dinleme ve icra faaliyetleri, saray tiyatrolarının kurulmasında önemli 

bir motivasyon unsuru olmuştur. Özellikle Tanzimat Döneminden itibaren hız kazanan Batılılaşma hareketleri, Batı 

müziğinin saray hayatına dâhil edilmesini ve bunun sonucunda sahne sanatlarının kurumsallaşmasını teşvik etmiştir. 

Naum Tiyatrosu’nda gerçekleştirilen temsillere hanedan üyelerinin katılımıyla başlayan bu süreç, zamanla daha 

sistematik bir boyut kazanmış; Dolmabahçe ve Yıldız saraylarında inşa edilen tiyatroların düzenli olarak kullanılmasıyla 

devam etmiştir (Alimdar, 2011). Bu gelişmeler, yalnızca saray çevresinin sanatsal eğilimlerini yansıtmamış, aynı zamanda 

Osmanlı modernleşmesinin kültürel alandaki dönüşümünü de görünür kılmıştır. 

Tanzimat Dönemi’nde Kadın ve Müzik

Tanzimat Dönemi, kadınlar için sınırlı da olsa özgürleşme sürecinin başlangıcını teşkil etmiş ve bu dönemde kadınlar ilk 

haklarını eğitim alanında kazanmıştır. 1842 yılında Tıbbiye bünyesinde açılan ebelik eğitimi, kadınların mesleki eğitim 

almasına imkân tanırken, 1858 yılından itibaren ortaokul seviyesinde kız rüştiyelerinin kurulmaya başlanması, kadınların 

eğitim hayatına katılımını artıran önemli bir gelişme olmuştur. Ancak, Batı yaşam tarzını benimseyen ve modernleşmeyi 

savunan çevreler açısından Tanzimat Dönemi’nin sosyal ve kültürel reformları yetersiz bulunmuş, özellikle kadınların 

toplumsal alanda geri planda bırakılması eleştirilmiştir. Bu bağlamda, kadınların toplumsal statüsünün iyileştirilmesi ve 

aile refahının artırılması amacıyla eğitim hakkı, dönemin önemli tartışma ve savunma konularından biri haline gelmiştir 

(Özkişi, 2009).

Tanzimat Dönemi’nde kadınların müzikle ilişkisini incelemek açısından yeterli sayıda kaynak bulunmamakla birlikte, 

kadınların müzik alanında belirli bir başarı elde ettikleri görülmektedir. Kadınların kendi aralarında oluşturdukları musiki 

toplulukları, musiki alanındaki etkinliklerinin ve bu alana olan ilgilerinin önemli bir göstergesi olarak değerlendirilebilir. 

Bu bağlamda, III. Selim Dönemi’nde Hatice Sultan tarafından kurulan ve yalnızca kadın müzisyenlerden oluşan musiki 

grubu, Osmanlı sarayında kadınların müzik faaliyetlerine aktif katılımını ortaya koyan önemli örneklerden biridir. 

Tanzimat Dönemi ile birlikte kadınların eğitim haklarının daha fazla savunulması, onların sanatsal ve kültürel faaliyetlerde 



100

Neşe Üstünkaya

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 95-115

daha görünür hale gelmesine katkı sağlamış, böylece kadınların toplumsal rollerinin güçlenmesine zemin hazırlamıştır. 

Ancak bu süreç, kadınların müzik alanındaki varlığını tamamen özgürleştirmekten ziyade, toplumsal cinsiyet normları 

çerçevesinde belirli sınırlarla şekillenmeye devam etmiştir.  

Osmanlı İmparatorluğu’nda müzisyen kadınlar, titiz ve disiplinli bir eğitim sürecinden geçerek müzik alanında kendilerini 

geliştirme imkânı bulmuşlardır. Özellikle III. Selim Dönemi’nde musiki fasıllarına duyulan ilgi artmış, bu süreçte 

kadınların müzik eğitimi daha sistemli bir hale gelmiştir. Bu dönemde, eğitimli kadınların yer aldığı ‘Harem Musikisi 

ve Raks Heyeti’ adıyla bir topluluk oluşturulmuş, böylece kadın müzisyenlerin saray çevresindeki müzik faaliyetlerine 

katılımı teşvik edilmiştir. Osmanlı sarayında kadınların musikiyle olan ilişkisi, yalnızca bireysel icralarla sınırlı kalmamış, 

aynı zamanda toplu performanslar ve kurumsal yapılanmalar aracılığıyla desteklenmiştir (Bor, 2019). 

Toplumsal Cinsiyet Rollerinde Kadın ve Müzik İlişkisi

Osmanlı padişahlarının Avrupa ile geliştirdiği ekonomik, kültürel ve sanatsal ilişkiler, Batı etkisinin yayılmasıyla birlikte 

kadınlara yönelik daha özgürlükçü yaklaşımların ortaya çıkmasına katkı sağlamıştır. 1839 yılında Tanzimat Fermanı ise 

sosyo-kültürel, ekonomik ve hukuki alanlarda köklü dönüşümlerin başlamasına zemin hazırlayarak kadınların toplumsal 

konumunu önemli ölçüde etkilemiştir (Okumuş, 2024). Osmanlı toplumunda kadınların müzikal kimliği, şehirli ve kırsal 

bağlamlarda iki farklı eksende şekillenmiştir. Şehirli kadınlar, incesaz, fasıl musikisi ve eğlence musikisi gibi alanlarda 

daha görünür bir konumda yer almış; kimi zaman erkeklerle eş düzeyde kapsamlı bir musiki eğitimi alabilmişlerdir. 

Kırsal kesimde ise kadınlar, def, kaşık ve fincan gibi vurmalı çalgılar eşliğinde türkü ve şarkılar söyleyerek düğün, kına 

ve ölüm törenleri gibi ritüellerde müzik icra etmiş; ninniler aracılığıyla da müzikal aktarımda bulunmuşlardır. Aksoy’un 

değerlendirmesiyle bu tür faaliyetler folklorun bir parçası ve işlevsel musikisi niteliği taşımaktadır. Anadolu’da “hanende” 

ve “düğüncü” olarak anılan kadın müzisyenlerin ise şehir musikisinin etkisi altında geliştiği görülmektedir (Aksoy, 2008, 

ss.64-65). 1858 tarihli Arazi Kanunnamesi ile kız ve erkek çocuklara eşit miras hakkı tanınması, Osmanlı toplumunda 

kadınların hukuksal statüsünün güçlenmesine yönelik önemli bir adım olmuştur. Aynı dönemde kız çocukları için açılan 

rüştiyeler ve öğretmen okulları, özellikle büyük şehirlerde kadınların kamusal alana daha görünür biçimde katılmalarını 

sağlamış ve toplumsal cinsiyet rollerinin yeniden tanımlanmasına zemin hazırlamıştır. Kadınların eğitim yoluyla 

güçlenen bu yeni konumu, müzik başta olmak üzere kültürel faaliyetlerde daha aktif rol almalarını mümkün kılmıştır 

(Korkut, 2020). Bu süreçte müzik, hem kadınların bireysel ifade alanı olarak işlev görmüş hem de toplumsal cinsiyet 

normlarının dönüşümünde önemli bir araç hâline gelmiştir. Böylece Batılılaşma süreciyle birlikte kadınların sanatsal 

katılımı, modernleşen Osmanlı toplumunda kadın kimliğinin yeniden şekillenmesine katkıda bulunmuştur. 

Bu dönemde toplumsal cinsiyet rolleri, kadınların müzikle kurduğu ilişkiyi belirleyen temel unsurlardan biri olmuştur. 

Batılılaşma süreciyle birlikte bu sınırlar kademeli olarak esnemiş; kadınlar hem saray hem de sivil çevrelerde müziği 

ifade ve temsil aracı olarak kullanmaya başlamıştır. Böylece müzik, kadınların eğitim, kültürel katılım ve sanatsal 



101Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 95-115

Tanzimat Dönemi Batılılaşma Hareketleri Doğrultusunda Kadın ve Müzik İlişkisi
görünürlük açısından yeni imkânlar edindikleri bir alan hâline gelmiş; toplumsal cinsiyet normlarının dönüşümünde 

önemli bir işlev üstlenmiştir. Batılılaşma sürecinin etkisiyle Osmanlı toplumunda kadınlar, geleneksel rollerin ötesine 

geçerek modern bireyler olarak kamusal alanda daha görünür hâle gelmiştir. Bu dönüşüm, toplumsal cinsiyet rollerine 

ilişkin algıların yeniden şekillenmesine önemli ölçüde katkı sağlamıştır. Batılılaşma ile birlikte kadınların toplumsal 

konumunda belirgin bir değişim yaşanmış; özellikle müzik, bu dönüşümün en belirgin yansımalarından biri olarak öne 

çıkmıştır. Bu bağlamda kadınların müzik alanındaki varlığı, hem toplumsal cinsiyet normlarının esnemesine hem de 

moderleşme sürecinin kültürel boyutunun güçlenmesine aracılık etmiştir. 

19. yüzyılda Osmanlı modernleşmesinin etkileri, saray çevresindeki müzik ve sanat ortamında belirgin biçimde 

görülmüştür. Bu dönemde kadınların müzik faaliyetlerine katılımı artmış; Batılı icra pratikleri içinde daha görünür hâle 

gelmişlerdir. Nitekim Sultan II. Mahmud’un kızı Adile Sultan’ın sarayında keman, klarnet, obua, viyolonsel ve kanun gibi 

enstrümanlardan oluşan bir kadın orkestrasının bulunduğu bilinmektedir (Çevik ve Kaltakcı, 2011, s.629). 

Batı müziğinin etkisiyle kadınlar Osmanlı toplumunda daha görünür bir konum elde etmiş, bu durum toplumsal cinsiyet 

eşitliği mücadelesi açısından önemli bir adım oluşturmuştur. Kadınların müzik alanındaki varlığının artması, yalnızca 

sanatsal yetkinliklerinin tanınmasını sağlamakla kalmamış, aynı zamanda kadınların kamusal alandaki temsilinin 

meşruiyetini güçlendirmiştir. Bu süreç, toplumsal cinsiyet rollerine ilişkin kalıpların sorgulanmasına ve kadınların 

modernleşme sürecinin aktif öznesi olarak kabul görmesine katkıda bulunmuştur. 

Sarayda Yaşayan Kadın Müzisyenler

Reftar Kalfa ( ? )

Osmanlı sarayında müzik, yalnızca bir eğlence aracı değil aynı zamanda kültürel kimliğin inşasında ve sanatsal 

değerlerin şekillenmesinde önemli bir unsur oluşturmuştur. Sarayın içyapısında, özellikle de harem içerisinde teşekkül 

eden bu musiki geleneğinde kadınların rolü çoğu zaman gölgede kalmış olsa da, belirli isimler sayesinde kadınların 

icracı, bestekâr ve öğretici kimlikleriyle bu geleneğe sağladıkları katkılar görünür hale gelmiştir. Bu bağlamda, Osmanlı 

sarayında yetişmiş ilk kadın müzisyenlerden biri olarak anılan Reftar Kalfa, kadınların saray musikisindeki varlığını 

temsil eden öncü bir figür olmuştur. Reftar Kalfa’nın en eski kadın tanburi sanatçısı olduğu kesin olarak bilinmemekle 

birlikte, saz semaisi ve peşrev üzerine önemli besteleri bulunduğu bilinmektedir (Karlıklı, 2019, s.93). Şekil 1’de Reftar 

Kalfa’nın repertuvarından “Nev-edâ Saz Semâisi”’ne örnek sunulmuştur.



102

Neşe Üstünkaya

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 95-115

Şekil 1 

Reftar Kalfa’nın repertuvarından “Nev-edâ Saz Semâisi”

Dilhayat Kalfa (1710-1780)

III. Selim’in cariyelerinden olduğu tahmin edilen Dilhayat Kalfa’nın, tanbur icracılığı ve sesinin güzel olduğu ifade 

edilmektedir. Saraya kabul edilme süreci ve kimlerden eğitim aldığı kesin olarak bilinmemektedir. Özellikle Evcâra 

makamında bestelediği Saz semaisi ve Peşrev ile tanınmaktadır. III. Selim’in Evcâra makamını bulduğu bilinmektedir. 

Bu nedenden dolayı da Dilhayat Kalfa’nın aynı dönemde yaşamış olabileceği tahmin edilmektedir. (Taşan, 2000, s.41). 

Şekil 2’ de Tanburi Dilhayat Kalfa’nın repertuvarından “Müselles Saz Semâisi”ne örnek sunulmuştur.



103Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 95-115

Tanzimat Dönemi Batılılaşma Hareketleri Doğrultusunda Kadın ve Müzik İlişkisi
Şekil 2

Tanburi Dilhayat Kalfa’nın repertuvarından “Müselles Saz Semâisi”

Esma Sultan (1778-1848)

Esma Sultan’ın babası I. Abdülhamid’in, kadınların müzik eğitimleri ve dans gibi sanatsal etkinliklerine destek verdiği 

ifade edilmektedir. Bu geleneğin devamı niteliğinde, II. Mahmud’un kızı Adile Sultan ile Esma Sultan, saraylarında 

yalnızca kadınlardan oluşan bir incesaz takımı kurmuşlardır. Bu toplulukta ud, keman, ney, tanbur, kemençe, lavta, 

def, zil ve kanun gibi dönemin başlıca çalgıları yer almıştır. Bu kurulan topluluk, kadınların bireysel yetkinliklerini 

geliştirmelerine ve sanatsal üretimlerinin görünürlük kazanmasına da imkân tanımıştır. Bu girişimler, Osmanlı’da 

kadınların müzik alanındaki etkinliğini artırarak kültürel hayata daha aktif katılmalarına öncülük etmiş, ayrıca Batı 

müziğinin etkisiyle gelişen yeni ifade biçimlerine adapte olmalarını da kolaylaştırmıştır.



104

Neşe Üstünkaya

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 95-115

Adile Sultan (1826-1899)

Adile Sultan, hem bestelediği eserler hem de kaleme aldığı şiirlerle Osmanlı sanat ve edebiyat sahnesinde önemli bir 

figür olarak öne çıkmıştır. Sarayında yalnızca kadınlardan oluşan bir saz takımı bulunmakta olup, bu topluluk kadınların 

musiki alanındaki varlığını pekiştiren dikkat çekici bir oluşumdur. Bu saz takımında yer alan müzisyenlerden biri olan 

lavta icracısı Zihniyar Hanım, aynı zamanda Türk musikisinin önde gelen isimlerinden Tanburi Cemil Bey’in annesi 

olarak da tanınmaktadır (Aksoy, 2008). Adile Sultan’ın sanatsal ve müzikal girişimleri, Osmanlı kadınlarının yalnızca 

bireysel üretimlerini değil, aynı zamanda musiki ve edebiyat aracılığıyla toplumsal yaşama daha görünür ve aktif biçimde 

katılımını destekleyen bir zemin hazırlamıştır. 

Leyla Saz (1850-1936)

İlk eğitimini sarayda alan Leyla Saz, Osmanlı sarayında özel piyano dersleri alan ilk kadın müzisyenler arasında yer 

almaktadır. Piyano eğitimini Matmazel Romano’dan, resim eğitimini ise sarayda görev yapan diğer uzman öğretmenlerden 

almıştır. Batı müziği eğitiminin yanı sıra Türk musikisi alanında da dersler gören Leyla Saz, aldığı kapsamlı sanat eğitimi 

sayesinde bestekârlık yeteneğini geliştirmiş ve dönemin önemli kadın bestekârlarından biri olmuştur. Bu çok yönlü 

eğitim süreci, onun sanatsal kimliğinin şekillenmesinde olduğu kadar Osmanlı’da kadınların müzik alanındaki varlığının 

güçlenmesinde de önemli bir rol oynamıştır (Özdemir, 2012).

Leyla Saz, Harem’deki müzisyenlerin yeteneklerine ilişkin gözlemlerini aktarırken şu ifadeleri kullanmıştır: “Harem 

müzisyenleri, Sultan’ın orkestrasının üstün nitelikli erkekleri kadar iyi çalardı.” (Saz ve Sılan, 2000, s.34). Harem içerisinde 

yetişen kadın sanatçıların yalnızca saray eğlencelerine katkıda bulunan figürler değil, aynı zamanda dönemin müzik 

geleneğinin gelişiminde etkin rol oynayan icracılar olduklarını göstermektedir.

Dürr-i Nigâr Kalfa ( ? )

Doğum ve ölüm tarihleri kesin olarak bilinmeyen Dürr-i Nigâr Kalfa’nın, Sultan Abdülmecid Dönemi’nde sarayda piyano 

öğretmenliği yaptığı ve Donizetti Paşa’nın öğrencileri arasında yer aldığı bilinmektedir. Saray orkestrasında birinci 

keman olarak görev yapan Dürr-i Nigâr, aynı zamanda piyano için bestelediği Polka ve Mazurka gibi formlarda dikkat 

çekmektedir. Bu yönüyle, Osmanlı İmparatorluğu’nda Batı müziği repertuvarının gelişimine önemli katkılar sunmuş ve 

kadın bir müzisyen olarak sanatsal üretiminde Batılı formları başarıyla uygulayarak dönemin müzik hayatında kayda 

değer bir yer edinmiştir (Gülün ve Chıtı, 2019, s.145).

İhsan Raif Hanım (1877-1926)

İhsan Raif Hanım, özel hocalardan aldığı eğitimler sayesinde hem piyano ve Batı müziği hem de Osmanlı-Türk musikisi 

alanlarında kendini geliştirmiştir. Türk ve Batı müziği formlarında bestelediği eserler arasında özellikle Uşşak, Şehnaz ve 

Hüseynî gibi makamlar yer almaktadır. Özel hocalarından biri olan Rıza Tevfik Bölükbaşı, onun sanatsal yeteneğini “Her 



105Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 95-115

Tanzimat Dönemi Batılılaşma Hareketleri Doğrultusunda Kadın ve Müzik İlişkisi
sözü bir şairdir” ifadesiyle övmüş, böylece İhsan Raif Hanım’ın yalnızca müzikal değil edebi yönünün de güçlü olduğuna 

dikkat çekmiştir (Taşan, 2000, s.99). Bu, çok yönlü sanatsal kimliği, Osmanlı kadınlarının hem geleneksel hem de Batı 

etkisindeki müzik anlayışını bir araya getirerek kültürel hayata önemli katkılar sunduklarını göstermektedir. 

İhsan Raif Hanım, günümüzde “Hececiler” olarak bilinen edebiyat topluluğu içerisinde yer almış ve bu topluluğun ilk 

kadın şairi olarak edebiyat tarihinde önemli bir konuma ulaşmıştır. İlk şiir kitabı Gözyaşları, yalın ve sade üslubuyla 

dönemin okuyucuları tarafından büyük beğeni toplamış, aynı zamanda kadın bir şairin edebiyat sahnesinde görünürlük 

kazanmasına imkân tanımıştır (Gülün ve Chıtı, 2019, s.178). 

Rukkiye Sultan (1885-1971)

Rukkiye Sultan hakkında mevcut kaynaklarda sınırlı bilgi bulunmaktadır. Piyano, keman ve ud çaldığı bilinmektedir. 

Padişah V. Murad’ın torunudur. Osmanlı İmparatorluğu’nun çöküş sürecinde ailesiyle birlikte sürgüne gönderilen 

Rukkiye Sultan, yaşamının önemli bir bölümünü farklı ülkelerde sürdürmek zorunda kalmıştır. Bu zorunlu göç süreci, 

hem hayatını hem de sanatsal faaliyetlerini derinden etkilemiştir. Her ne kadar yaşamı ve müzik çalışmalarına dair 

ayrıntılı bilgilere ulaşılmasa da, Rukkiye Sultan’ın hem besteleri hem de sürgün deneyimi, dönemin sosyal ve kültürel 

dönüşümlerine tanıklık eden önemli bir figür olarak değerlendirilmesini mümkün kılmaktadır ( Taşan, 2000, s.193).

Kevser Hanım (1880-1950)

“Kemani Kevser Hanım” olarak tanınan sanatçı, Osmanlı Dönemi’nde hem icracı hem de eğitimci kimliğiyle öne çıkan 

önemli kadın müzisyenlerden biridir. Dönemin en önemli müzik eğitim kurumlarından biri olan Darülelhan’da keman 

öğretmenliği yapmış, böylece kadınların profesyonel müzik yaşamında görünürlük kazanmasına katkı sağlamıştır. 

Hakkındaki bilgiler, Şamlı Selim tarafından yayımlanan Nota Mecmuası adlı eserin arka kapağında yer almakta olup, 

sanatçının dönemin müzik çevresinde bilinen bir figür olduğunu göstermektedir. Günümüze ulaşan, eserleri arasında 

Hicaz makamında besteler, Nihavend Longa (Sirto) ve Şedaraban makamında eserleri bulunmaktadır. Ayrıca 1915 

yılında bestelediği halk türküsü formundaki Çanakkale Türküsü, Kevser Hanım’ın müzikal üretimindeki çeşitliliği ve 

Halk müziği formlarına olan ilgisini ortaya koymaktadır. Eğitimci ve besteci kimliğiyle Kevser Hanım, Osmanlı musiki 

geleneğinin kadın müzisyenler aracılığıyla zenginleşmesine ve çeşitlenmesine önemli katkılar sunmuştur (Gülün ve 

Chıtı, 2019, s.190). Şekil’3 te Kevser Hanım’ın repertuvarından “Nihavend Longa (Sirto) örnek olarak sunulmuştur



106

Neşe Üstünkaya

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 95-115

Şekil 3

Kevser Hanım’ın repertuvarından “Nihavend Longa (Sirto)

Hamide Ayşe Sultan (Osmanoğlu), (1887-1960)

Osmanlı hanedanının dikkat çekici sanatçı figürlerinden biri olan Ayşe Sultan, müzikle erken yaşta tanışmış ve sanatsal 

faaliyetlerini özellikle piyano eğitimi üzerine yoğunlaştırmıştır. İlk derslerini sarayda Hazinedar Dürriyekta Kalfa’dan 

almıştır. Henüz 12 yaşında bestelediği ilk eserle müzik dünyasına adım atan Ayşe Sultan, aynı zamanda güfte ve bestesi 

kendisine ait olan “Hamidiye Marşı” ile de ön plana çıkmıştır. Babası Sultan II. Abdülhamid’in yıldönümüne ithafen 

bestelediği bu marş, Türk tarihinde bir kadın besteci tarafından kaleme alınmış ilk marş olarak kayda geçmiştir (Özdemir, 

2012).

Ayşe Sultan, Batı müziği üslubunda kaleme aldığı eserleriyle dikkat çekmiş ve aynı zamanda Türk müziği ile Batı müziği 

arasında bir etkileşim alanı oluşturmuş, ayrıca resim sanatına olan ilgisiyle kültürel çeşitliliğini ortaya koymuştur. 

Fransızca bilgisiyle dikkat çeken; arp, keman ve piyano icrasında yetkin bir sanatçıdır. Besteleri arasında öne çıkan 



107Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 95-115

Tanzimat Dönemi Batılılaşma Hareketleri Doğrultusunda Kadın ve Müzik İlişkisi
örneklerden biri olan “Marche à la Majesté le Calife Abdoul-Medjid Khan II” bu marş, aynı zamanda “İstanbul’a Özlem” 

olarak da bilinmektedir (Özkişi, 2009). Bu marş, hem bireysel duygularını müziğe yansıtma becerisini hem de dönemin 

müzik kültürü içerisindeki özgün yerini ortaya koymaktadır.

Faize Ergin (1894-1954)

Faize Ergin, Osmanlı müzik geleneği içerisinde sınırlı sayıda eser bırakmış olmakla birlikte, özellikle Nikriz ve Acemaşiran 

makamlarında verdiği bestelerle dikkat çekmektedir. Nikriz makamında bestelediği “Gönül Niçin Ateşlere Yanarsın” adlı 

eseri, günümüze ulaşan en önemli çalışmalarından biri olarak öne çıkmaktadır. Babasının yakın dostu olan ünlü Tanburi 

Cemil Bey’den tanbur ve musiki dersleri alarak yetişen Faize Ergin, yalnızca tanbur icracısı olarak değil, aynı zamanda 

bestekârlık yönüyle de Osmanlı-Türk musikisine değerli katkılar sunmuştur. Onun müzik üretimi, bireysel yetkinliğinin 

yanı sıra dönemin sanat çevreleriyle kurduğu ilişkilerin de bir yansıması olarak değerlendirilmektedir (Karlıklı, 2019).

Fehime Sultan (1875-1929)

Fehime Sultan, Osmanlı padişahı V. Murad’ın kızı olup eğitimli ve kültürlü kişiliğiyle öne çıkan haneden üyelerinden 

biridir. Sanata ve özellikle müziğe duyduğu ilgi, onun bireysel yetenekleriyle birleşerek dikkate değer bir müzikal kimlik 

kazanmasını sağlamıştır. Saray çevresinde aldığı müzik eğitimi sayesinde özellikle piyano icrasında yetkinlik göstermiş 

ve Batı müziğine olan ilgisiyle tanınmıştır. Bestecilik yönüyle de öne çıkan Fehime Sultan’ın günümüze ulaşan eserleri 

arasında Galop A La Constitution (Meşrutiyet Galopu) ve March L’Union Nationale (Marş-ı İttihad-i Milli – Milli Birlik 

Marşı) yer almaktadır. Şekil 4’te Galop A La Constitution, ölçü: 1-14 ölçüsü görülmektedir. Bu eserler, dönemin müzikal 

çeşitliliğini yansıtmanın ötesinde, Osmanlı sarayında kadın bestecileri sanatsal üretim süreçlerine katılımını görünür 

kılan ve Batı müziği etkilerinin kadınların müzik alanındaki konumunu güçlendirdiğini gösteren önemli örnekler 

arasında değerlendirilmektedir (Özkişi, 2009). 

Şekil 4

Galop A La Constitution, ölçü: 1-14

                                                    

Fehime Sultan’ın sanatsal üretimi, Osmanlı kadınlarının sanat dünyasında aktif özne hâline gelmelerine katkı sağlamış; 



108

Neşe Üstünkaya

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 95-115

aynı zamanda Batılılaşma sürecinde kadınların müzik yoluyla kamusal ve kültürel görünürlük kazandıklarının da önemli 

bir örneğini sunmuştur. 

Tanburi Şadiye (Barış) Hanım (1887-1977)

Tanburi Şadiye Hanım, doğum tarihi kesin bilinmemekle birlikte, Osmanlı müzik tarihinde önemli bir kadın sanatçı 

olarak anılmaktadır. Yaşadığı dönemde müzikle iç içe bir aile ortamında yetişen Şadiye Hanım’ın babası ve ablası 

da musikiyle ilgilenmiş, bu durum onun sanatsal gelişimini desteklemiştir. Şadiye Hanım’ın yaşadığı evin, Tanburi 

Ali Efendi, Kemani Avram ve Neyzen Aziz Dede gibi dönemin önde gelen müzisyenleri tarafından ziyaret edilmesi, 

onun müzik çevreleriyle yakın ilişkiler kurmasına imkân sağlamıştır. Tanburi Ali Efendi’nin son öğrencilerinden biri 

olan Şadiye Hanım, hocasının sanat anlayışını ve teknik bilgisini başarıyla benimsemiş, bu birikimi kendi icrasına 

yansıtarak sürdürmüştür (Taşan, 2000, s.214). Bu yönüyle Şadiye Hanım, Osmanlı musiki geleneğinde kadın sanatçıların 

görünürlüğünü artıran, onların müzik tarihindeki yerini güçlendiren öncü isimlerden biri olarak değerlendirilmektedir. 

Neveser Kökdeş (1900-1962)

Neveser Kökdeş’in, müzisyen bir aileden geldiği ve babasının da müzikle ilgilendiği bilinmektedir. İlk müzik eğitimini 

babası Hurşit Bey’den alan Kökdeş, erken yaşlarda müziğe yönelmiştir. Türk müziği ve Batı müziği alanlarında temel 

eğitimini babasından almış, bu süreçte piyano, gitar ve tanbur çalmayı öğrenmiştir. Daha sonraki yıllarda Fransa’da 

bulunduğu dönemde bestecilik çalışmalarına başlamış ve burada çeşitli eserler kaleme almıştır (Gülün ve Chıtı, 2019, 

s.198). 

Neveser Kökdeş, öğrenimini Notre Dame de Sion okulunda sürdürmüş ve burada aldığı piyano eğitimiyle müzik 

alanındaki yeteneğini erken yaşta ortaya çıkartmıştır. Henüz 13 yaşındayken ilk bestesini Polka formunda kaleme almış, 

okulun düzenlediği piyano yarışmasında birincilik elde ederek dikkat çekmiştir. İlerleyen yıllarda tango, vals, operet 

ve şarkı türlerinde 500’e yakın eser besteleyen Kökdeş, üretken bir sanatçı kimliği sergilemiştir. Ancak yaşamının son 

dönemlerinde, kişisel tercihleri doğrultusunda eserlerinin yakılmasını vasiyet etmiştir. Bu doğrultuda birçok eseri 

yakılmış olsa da, günümüzde yaklaşık 120 bestesinin notaları çeşitli arşivlerde korunmaktadır (Taşan, 2000, s.155). 

Neveser Kökdeş’in, Türk müziği ve Batı müziğinin karakteristik unsurlarını ustalıkla birleştiren eserleriyle dönemin 

müzik anlayışında dikkate değer bir sentez oluşturmuştur. Bu yönüyle üretimleri, bireysel yaratıcılığın ötesinde, 

Osmanlı’dan Cumhuriyet’e uzanan kültürel dönüşüm sürecinde kadın bestecilerin ifade alanlarını genişleten öncü 

örnekler arasında görülmektedir. Şekil 5’te Neveser Kökdeş’in repertuvarından “Gülüyorsun Güzelim Gül” başlıklı 

eserine örnek sunulmuştur



109Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 95-115

Tanzimat Dönemi Batılılaşma Hareketleri Doğrultusunda Kadın ve Müzik İlişkisi
Şekil 5

Neveser Kökdeş’in repertuvarından “Gülüyorsun Güzelim Gül” başlıklı eser

Osmanoğlu Gevheri (Fatma Gevheri Sultan) (1904-1980)

Gevheri Sultan, ud, tanbur ve lavta icracısı olarak Osmanlı-Türk musikisine önemli katkılar sunmuş seçkin kadın 

müzisyenlerden biridir. Nota bilgisini ve müziksel birikimini, küçük yaşlarda babası Şehzade Seyfettin Efendi’den aldığı 

eğitimle temellendirmiştir. Bazı kaynaklarda lavta, ud, tanbur, piyano ve kemençeyi kendi kendine öğrendiği ifade 

edilirken; diğer bazı kaynaklar bu enstrümanların babasının yönlendirmesiyle icra etmeye başladığı belirtilmektedir. 

Uzun yıllar Mısır’da yaşamış olması, icra tarzını da etkilemiş; özellikle ud çalımında Arap tavrını benimsemesi onun 

müzikal üslubuna özgün bir nitelik kazandırmıştır (Taşan, 2000, s. 67). 

Sultan, müziksel gelişimi kapsamında Tanburi Cemil Bey’den ders almak istemiş ancak bu talebi çeşitli sebeplerle 

gerçekleşememiştir. Buna rağmen Gevheri Sultan, Cemil Bey’in plak kayıtlarını dikkatle inceleyerek üslubunu ve yorum 

tavrını derinlemesine çözümlemiştir. Türkiye’ye döndüğünde bu özellikleri kendi icrasına uyarlayarak teknik ustalığını, 

duygusal derinliğini ve yorum gücünü belirgin biçimde geliştirmiştir. Repertuvarında sözlü eserlerin yanı sıra saz 

semaileri de bulunmakta; bu çeşitlilik onun hem geleneksel hem de özgün bir müzikal dil oluşturduğunu göstermektedir. 

Sanatçının birçok bestesi, devlet sanatçısı Dr. Teoman Önaldı tarafından notaya alınarak arşivlenmiştir. Bu durum, 



110

Neşe Üstünkaya

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 95-115

Gevheri Sultan’ın müzik mirasının gelecek kuşaklara aktarılmasında önemli bir yol oynamaktadır (Çevik ve Kaltakcı, 

2011, s. 633). 

Gevheri Sultan’ın Tanburi Cemil Bey’e duyduğu hayranlık ve onun üslubunu içselleştirerek yorumlaması, Osmanlı-Türk 

musikisinde kadın icracıların sanatsal kimlik inşasında etkili bir örnek olarak değerlendirilebilir. Bu bağlamda sanatçının 

çalışmaları, hem icra hem bestecilik alanında kadın müzisyenlerin tarihsel görünürlüğünü güçlendiren önemli bir katkı 

niteliği taşımaktadır. 

Sonuç ve Öneriler

Dönemin öne çıkan kadın figürleri, müzik alanında hem icracı hem de besteci kimlikleriyle Osmanlı-Türk musikisinin 

gelişiminde önemli roller üstlenmişlerdir. Bu isimlerden Reftar Kalfa hakkında mevcut kaynaklarda sınırlı bilgi bulunmakla 

birlikte, onun Osmanlı müzik geleneği içerisinde yer alan çalışmalarıyla dikkat çektiği anlaşılmaktadır. Dilhayat Kalfa 

ise, dönemin müzik ortamında öne çıkan bir diğer kadın besteci olarak, hem eserleri hem de icra yetkinliğiyle Osmanlı-

Türk musikisi tarihinde önemli bir yere sahiptir. Her iki kadın besteci de, dönemin toplumsal koşullarında kadınların 

sanat alanındaki görünürlüğünün son derece sınırlı olmasına rağmen, sanatsal üretimleriyle kendilerinden sonraki 

kuşak kadın müzisyenlere ilham kaynağı olmuştur. Özellikle saray çevresinde yetişmiş olmaları, onlara hem nitelikli bir 

müzik eğitimi alma imkânı sunmuş hem de dönemin müzik çevreleriyle etkileşim kurma olanağı sağlamıştır. Bu sayede 

Reftar Kalfa ve Dilhayat Kalfa, Osmanlı-Türk musikisinin gelişimine katkıda bulunmanın yanı sıra, kadınların sanatsal 

varlığının görünür kılınmasına da önemli ölçüde katkı sağlamışlardır. 

Esma Sultan, bu dönemde geleneksel Osmanlı müziği ile Batı müziği anlayışını bir araya getirerek, iki kültür arasında 

köprü kuran etkili bir figür olarak öne çıkmıştır. Adile Sultan ise, kadınlardan oluşan orkestraların desteklenmesinde ve 

Batı müziğinin Osmanlı toplumunda yaygınlaşmasında kilit bir rol üstlenmiştir.  

Leyla Saz, Batılılaşma süreciyle birlikte yazdığı besteleri ve müzik eğitimine kattığı yeniliklerle dönemin müzik anlayışına 

modern bir perspektif kazandırmıştır. Dürr-i Nigâr Kalfa, eğitimde Batı müziğinin getirdiği yeniliklerin temsilcilerinden 

biri olarak bu dönüşümün önemli bir diğer ismidir. İhsan Raif Hanım ise Batı tarzı besteleriyle modern Türk edebiyatı 

ve müziği üzerinde etkili olmuştur. Batılılaşma hareketlerinin Osmanlı müziği üzerindeki etkileri, dönemin kadın 

bestecilerinin icralarında ve eserlerinde açıkça görülmektedir. Rukiyye Sultan, geleneksel Osmanlı müziği ile Batı müziği 

arasındaki etkileşimi yansıtan öncü isimlerden biri olmuştur. Benzer biçimde Kevser Hanım da bu iki müzik geleneğini 

sentezleme yönünde önemli çalışmalar gerçekleştirmiştir. Geleneksel çalgılardaki ustalığı ve Batı tarzı müzikteki 

yetkinliğiyle öne çıkan Ayşe Sultan ise bu sentezi daha ileri bir düzeye taşımıştır. 

Faize Ergin, Batı müziği eğitimiyle Türk müziği geleneğini bir araya getirerek dönemin sanatsal birikimine önemli 



111Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 95-115

Tanzimat Dönemi Batılılaşma Hareketleri Doğrultusunda Kadın ve Müzik İlişkisi
katkılarda bulunmuştur. Benzer şekilde, Fehime Sultan da Batı müziği ve nota yazımı üzerine yaptığı çalışmalarla öne 

çıkan isimler arasında yer almıştır. Batı ve Osmanlı müziği unsurlarını sentezleme başarısıyla tanınan Tanburi Şadiye 

Hanım ise bu etkileşimin en dikkat çekici temsilcilerinden biri olmuştur. 

Neveser Kökdeş, Batı müziği eğitimi almış ve bu müziğin etkisinde kalmış olmasına rağmen Osmanlı-Türk musikisinden 

kopmamış; estetik ve melodik anlayışını koruyarak yüzlerce beste üretmiştir. Benzer şekilde, Gevheri Sultan da (Fatma 

Sultan) Batılı icra biçimlerini Osmanlı müzik geleneğiyle harmanlayarak dönemin sanatsal dönüşümünü yansıtan önemli 

bir figür olarak öne çıkmıştır. Bu kadın müzisyenlerin her biri, Osmanlı’daki Batılılaşma sürecinin müzik alanındaki 

yansımalarını somutlaştıran, kültürel geçişin temsilcileri arasında değerlendirilmektedir. 

Bu çalışmada, toplumsal cinsiyet rollerinin müzikle kesişimi Batılılaşma süreci çerçevesinde ele alınmış ve Osmanlı 

toplumunda kadınların kültürel temsillerinin çok boyutlu bir yapı sergilediği ortaya konmuştur. Tanzimat Dönemi, 

Batı müziği eğitiminin saray ve elit çevrelerde yaygınlaştığı bir dönem olarak dikkat çekmektedir. Bu süreçte kadın 

müzisyenlerin toplumsal konumu, onların sanatsal üretimlerine ve temsil biçimlerine doğrudan etki etmiştir. Sarayda 

ve özel meclislerde benimsenen Batı müziği eğitimi, kadınlara piyanist, besteci ve yorumcu olarak yeni roller üstlenme 

imkânı sağlamıştır. 

Kadın müzisyenler, bu dönemde hem geçmişin müzik mirasını koruyup gelecek kuşaklara aktaran hem de toplumsal 

dönüşümü sanat aracılığıyla ifade eden bir köprü işlevi görmüştür. Bu bağlamda, Tanzimat Dönemi’nde kadın ve müzik 

ilişkisi, dönemin sosyal ve kültürel değişimlerini yansıtan çok katmanlı bir yapı olarak ortaya çıkmaktadır. Tanzimat ve 

Batılılaşma süreci, Osmanlı toplumunda kadınların toplumsal konumunu dönüştüren; modernleşme, eğitim, kültür ve 

toplumsal cinsiyet açısından yeni bir bilinç oluşturan bir dönüm noktası olmuştur.

Etik kurul onayı

Bu araştırmada etik kurul onayı gerektiren herhangi bir veri toplama işlemi yapılmamıştır.

Yazarlık katkısı

Çalışmanın tasarımı ve konsepti; SB, EÖ; verilerin toplanması: SB, EÖ; sonuçların analizi ve yorumlanması: SB, EÖ; 
çalışmanın yazımı: SB, EÖ. Tüm yazarlar sonuçları gözden geçirmiş ve makalenin son halini onaylamıştır. 

Finansman kaynağı

Yazarlar, çalışmanın herhangi bir finansman almadığını beyan etmektedir. 

Çıkar çatışması 

Yazarlar, herhangi bir çıkar çatışması olmadığını beyan etmektedir. 

Ethical approval

In this study, no data collection was carried out by ethics committee units.

Author contribution 

Study, design and concept; SB, EÖ; data collection: SB, EÖ; analysis and interpretation of results: SB, EÖ; writing of the 
study: SB, EÖ. All authors reviewed the results and approved the final version of the manuscript.



112

Neşe Üstünkaya

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 95-115

Source of funding 

The authors declare the study received no funding.

Conflict of interest

The authors declare that there is no conflict of interest.

Kaynakça

Alimdar, S. (2011). XIX. yüzyıldan itibaren Osmanlı Devleti’nde Batı müziğinin benimsenmesi ve toplumsal sonuçları 

(Yayın No.326689) [Doktora Tezi, İstanbul Teknik Üniversitesi]. YÖK Ulusal Tez Merkezi.

Aksoy, B. (1986). Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Musiki ve Batılılaşma, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, (5), 

1212-1236. İletişim Yayınları. 

Aksoy, B. ( 2008). Geçmişin Musiki Mirasına Bakışlar. Pan Yayıncılık.

Bor, S. ( 2019). III. Selim hayatı, edebi kişiliği, şarkıları ve 18. yüzyıl musikisine etkileri (Yayın No. 585337) [Yüksek Lisans 

Tezi, Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi]. YÖK Ulusal Tez Merkezi.

Çadırcı, M. (1988). Tanzimat Döneminde Türkiye’de Yönetim (1839-1856), Belleten, 52(203), 601-626. https://doi.

org/10.37879/belleten.1988.601

Çevik, E. A. ve Kaltakcı, Y. M. (2011). Türk musikisi geleneğinde kadın ve kadın besteciler. Selçuk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Dergisi, (29), 609-638.

Gülün, S. ve Chıtı, A. P. (2019). Türkiye’de kadın ve müzik. (1.baskı). İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları.

Karlıklı, S. (2019). Osmanlı dönemi musiki hayatı ve dönemin kadın tanburileri üzerine bir değerlendirme, Avrasya 

Sosyal ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi, 6(6), 390-398.

Kılıç, K. (2019). 19.yüzyılda osmanlıda müzik olgusu ve dönemin yenilikçi padişahları. İnönü Üniversitesi Uluslararası 

Sosyal Bilimler Dergisi, 8(2), 551-570.

Korkut, P., Z. (2020). Türkiye’de Toplumsal Cinsiyet Ve Müzik Bağlamında Kadın Portreleri Olarak Müzeyyen Senar Ve 

Ayşe Şan (Yayın No. 649426) [Yüksek Lisans Tezi, Batman Üniversitesi]. YÖK Ulusak Tez Merkezi.

Okumuş, D. (2024). Tanzimat Dönemin’den Günümüze Modernleşme Açısından Toplumsal Cinsiyet Algısı ve Kadın Hakları 

(Yayın No. 858799) [Yüksek Lisans Tezi, Muğla Sıtkı Koçaman Üniversitesi]. YÖK Ulusal Tez Merkezi.

Özdemir, N. ( 2012). Batı müziğinin Türkiye’ye girişi ve etkileri (Yayın No. 303657) [Yüksek Lisans Tezi, Fırat Üniversitesi]. 

YÖK Ulusal Tez Merkezi.

Özkişi, G. Z. (2009). Toplumsal cinsiyet bağlamında Türkiye’de kadın besteciler: Tanzimat’tan günümüze Osmanlı 

İmparatorluğu ve Türkiye Cumhuriyeti’nde kadın besteciler yapıtları (Yayın No. 240170) [Doktora Tezi, Yıldız Teknik 

Üniversitesi]. YÖK Ulusal Tez Merkezi.

Saz, L. (1920). Şair Leyla (Saz) Hanım anılar 19. yüzyıl Saray haremi. (Çeviren: Şen Sahir Sılan), (2.baskı). Cumhuriyet 

Kitapları.



113Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 95-115

Tanzimat Dönemi Batılılaşma Hareketleri Doğrultusunda Kadın ve Müzik İlişkisi
Taşan, T. ( 2000). Kadın Besteciler. Pan Yayıncılık.

Extended Abstract

Introduction

The Tanzimat Period refers to a process during which the Ottoman Empire interacted with intellectual and cultural 

movements from the West and underwent significant transformations in its social structure. This transformation 

manifested itself in the changing position of women in social life, increased access to education, and artistic and cultural 

spheres. Influenced by the process of Westernization, women, especially within the palace and elite circles, began to 

engage with music in a more systematic way, participating in musical activities both in educational institutions and 

in private gatherings. However, this process reshaped women’s relationship with music not only in terms of artistic 

development but also in the context of gender roles. However, this situation did not occur at the same pace and in the 

same way among women in all social classes, but was more effective among the urban and aristocratic classes.

This study covers a broad time span from the early 18th century to the early 20th century, as the social and cultural effects 

of the Tanzimat did not begin with sharp boundaries but emerged as long-term and transitional processes; for the visibility 

of female musicians can be evaluated in terms of continuity and transformation independently of the official histories of 

the period. This study aims to examine the relationship between women living in the Ottoman court during the Tanzimat 

Period and music from a gender perspective, discussing the opportunities and limitations this process provided women 

in terms of education, social acceptance, and artistic production. It aims to analyze how women were shaped in the field 

of music in the context of gender during the Tanzimat Period and how their interaction with Western music was reflected 

in their artistic activities. Within this framework, the music education, performance practices, and social constraints 

faced by women living in the palace environment from the pre-Tanzimat period to the Second Constitutional Era will 

be comprehensively examined. The transformation of women’s position in the field of music alongside the Ottoman 

modernization process will be evaluated not only as an artistic development process but also as a phenomenon reshaped 

within the framework of social gender norms.

Westernization movements in the Ottoman Empire initially focused on military reforms, but over time spread to cultural 

areas such as art, music, and education. In this context, it paved the way for the expansion of educational opportunities 

for women and the transformation of their relationship with music. The spread of Western music in the Ottoman palace 

increased women’s opportunities to receive music education. The new roles women gained through music practice 

contributed to the reshaping of gender norms. However, this change has resulted in a transformation that developed 

within certain limits, rather than the full emancipation of women in art and education (Alimdar, 2011).



114

Neşe Üstünkaya

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 95-115

Method 

This study is structured in line with a qualitative research approach and has been examined using an interpretive analysis 

method based on historical analysis and a gender perspective. In the study, historical sources, biographies, and cultural 

studies related to the period were evaluated to reveal the socio-cultural structure of Ottoman society during the Tanzimat 

Era. The study consists of literature and biographical texts related to the sources used. These data have been subjected to 

an interpretive analysis process in order to understand how women’s roles in the field of music have been shaped and the 

social reflections of the new positions they have gained with the process of Westernization. Thus, the study presents an 

interdisciplinary approach by bringing together the historical context and the gender perspective. 

Findings, Discussion and Results

Prominent female figures of the period played important roles in the development of Ottoman-Turkish music, both 

as performers and composers. Although limited information is available about Reftar Kalfa in existing sources, it is 

understood that she attracted attention with her work within the Ottoman musical tradition. Dilhayat Kalfa, another 

prominent female composer in the musical environment of the period, holds an important place in Ottoman-Turkish 

music history with both her works and her performance skills. Despite the extremely limited visibility of women in the 

arts in the social conditions of the period, both female composers inspired future generations of female musicians with 

their artistic productions. The fact that they were raised in the palace environment provided them with the opportunity 

to receive a high-quality music education and to interact with the musical circles of the period. In this way, Reftar Kalfa 

and Dilhayat Kalfa not only contributed to the development of Ottoman-Turkish music but also significantly contributed 

to making the artistic presence of women visible. 

Esma Sultan emerged as an influential figure during this period, bridging the two cultures by combining traditional 

Ottoman music with Western musical concepts. Adile Sultan, meanwhile, played a key role in supporting orchestras 

composed of women and in spreading Western music throughout Ottoman society. 

Leyla Saz brought a modern perspective to the musical understanding of her time through the compositions she wrote 

during the Westernization process and the innovations she introduced to music education. Dürr-i Nigâr Kalfa, as one 

of the representatives of the innovations brought by Western music in education, is another important name in this 

transformation. İhsan Raif Hanım, on the other hand, influenced modern Turkish literature and music with her Western-

style compositions. The effects of Westernization movements on Ottoman music are clearly seen in the performances and 

works of female composers of the period. Rukiyye Sultan was one of the pioneers who reflected the interaction between 

traditional Ottoman music and Western music. Similarly, Kevser Hanım also carried out important work in synthesizing 

these two musical traditions. Ayşe Sultan, who stood out for her mastery of traditional instruments and her proficiency 



115Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 95-115

Tanzimat Dönemi Batılılaşma Hareketleri Doğrultusunda Kadın ve Müzik İlişkisi
in Western-style music, took this synthesis to a higher level. 

Faize Ergin made significant contributions to the artistic heritage of her time by combining Western music education 

with the Turkish musical tradition. Similarly, Fehime Sultan was also among the prominent figures known for her work 

on Western music and musical notation. Tanburi Şadiye Hanım, known for her success in synthesizing elements of 

Western and Ottoman music, was one of the most notable representatives of this interaction. 

Neveser Kökdeş, despite having received Western music education and being influenced by this music, did not break 

away from Ottoman-Turkish music; she produced hundreds of compositions while preserving her aesthetic and 

melodic understanding. Similarly, Gevheri Sultan (Fatma Sultan) emerged as an important figure reflecting the artistic 

transformation of the period by blending Western performance styles with the Ottoman musical tradition. Each of 

these female musicians is considered among the representatives of cultural transition, embodying the reflections of the 

Westernization process in the Ottoman Empire in the field of music. 

This study examines the intersection of gender roles and music within the framework of the Westernization process, 

revealing that women’s cultural representations in Ottoman society exhibited a multidimensional structure. The Tanzimat 

Period stands out as a time when Western music education became widespread in the palace and elite circles. During this 

process, the social position of female musicians directly influenced their artistic production and forms of representation. 

The adoption of Western music education in the palace and private assemblies provided women with the opportunity to 

take on new roles as pianists, composers, and performers. 

Female musicians during this period served as a bridge, both preserving the musical heritage of the past and passing it on 

to future generations, while also expressing social transformation through art. In this context, the relationship between 

women and music during the Tanzimat Era emerges as a multi-layered structure reflecting the social and cultural changes 

of the period. The Tanzimat and Westernization process was a turning point that transformed the social position of 

women in Ottoman society and created a new consciousness in terms of modernization, education, culture, and gender.



116

An Overview of Solo Piano Works Composed in the First Decade of the 
Republic

Cumhuriyetin İlk On Yılında Bestelenmiş Solo Piyano Eserlerine 

Genel Bir Bakış

 1Necmettin Erbakan Üniversitesi, Eğitim Bilimleri Enstitüsü,  Müzik Eğitimi, Konya, Türkiye
2Necmettin Erbakan Üniversitesi, Ahmet Keleşoğlu Eğitim Fakültesi, Müzik Eğitimi, Konya, Türkiye

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 116-136

Erkan Nuri Türkmen  —  erkanturkmen@yahoo.com

Geliş tarihi/Received: 09.10.2025  —  Kabul tarihi/Accepted: 28.11.2025  —  Yayın tarihi/Published: 30.11.2025

Bu makale, 24-26 Nisan 2025 tarihlerinde gerçekleştirilen “IV. Uluslararası Müzik Araştırmaları Öğrenci Kongresi”nde sözlü bildiri olarak 
sunulmuştur.

Telif hakkı © 2025 Yazar(lar). Açık erişimli bu makale, orijinal çalışmaya uygun şekilde atıfta bulunulması koşuluyla, herhangi bir ortamda veya 
formatta sınırsız kullanım, dağıtım ve çoğaltmaya izin veren Creative Commons Attribution License (CC BY) altında dağıtılmıştır.

Copyright © 2025 The Author(s). This is an open access article distributed under the Creative Commons Attribution License (CC BY), which 
permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium or format, provided the original work is properly cited.

Erkan Nuri Türkmen1  , Zehra Seçkin Gökbudak2  

Research Article - Araştırma Makalesi

ÖZ

Cumhuriyet’in ilanıyla birlikte müzik alanında başlatılan çağdaşlaşma hamleleri, özellikle Avrupa’da eğitim alarak yurda 

dönen Türk Beşleri’nin katkılarıyla solo piyano repertuvarında önemli bir dönüşüm yaratmıştır. Bu çalışma, 1923–1933 

yılları arasında bestelenen solo piyano eserlerini form, melodi, ritim, armoni, ulusal ögeler ve Türk piyano ekolüne katkılar 

açısından inceleyerek bu dönemin karakteristik müzikal kimliğini ortaya koymaktadır. Arşiv taramalarıyla tespit edilen 

on bir eserden notalarına ulaşılabilen dokuzunun nitel betimsel analizi, erken Cumhuriyet dönemi piyano müziğinin 

Batı’nın çok sesli geleneği ile Türk halk ve makam müziği unsurlarının sentezine dayandığını göstermektedir. Cemal Reşit 

Rey’in modal armoni ve ritmik çeşitlilik içeren süitlerinden, Akses’in kontrpuantal yaklaşımına ve aksak ritimlerine; 

Erkin’in lirizmi öne çıkaran dramatik yapılarından, Saygun’un süit ve kontrpuan geleneğini halk müziği ögeleriyle 

birleştiren anlayışına; Alnar’ın doğrudan halk danslarından esinlenen parçalarından Fenmen’in pedagojik nitelikli 

eserine kadar geniş bir yelpazede üretilen bu repertuvar, hem ulusal hem evrensel müzik değerlerini bütünleştirerek 

çağdaş Türk piyano ekolünün temellerini atmıştır. Bu bağlamda erken Cumhuriyet dönemi piyano eserleri, yerel ile 

evrensel arasında estetik bir köprü oluşturarak sonraki kuşak bestecilere yön veren özgün bir miras bırakmıştır.
Anahtar Kelimeler: Ulusal Müzik, Türk Beşleri, Türk Piyano Ekolü, Cumhuriyet Dönemi

Abstract

With the proclamation of the Republic, the modernization efforts in the field of music led to a significant transformation 

in the solo piano repertoire, particularly through the contributions of the “Turkish Five,” who received their education in 

Europe and returned to Turkey. This study examines solo piano works composed between 1923 and 1933 in terms of form, 

melody, rhythm, harmony, national elements, and their contributions to the Turkish piano school, aiming to reveal the 

characteristic musical identity of this period. Through archival research, eleven works were identified, and the scores of 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/ 0009-0004-5918-8308
https://orcid.org/ 0000-0003-0632-2214


117Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 116-136

Cumhuriyetin İlk On Yılında Bestelenmiş Solo Piyano Eserlerine Genel Bir Bakış
nine accessible pieces were subjected to qualitative descriptive analysis, demonstrating that early Republican piano music 

was based on the synthesis of Western polyphonic traditions with elements of Turkish folk and makam music. From 

Cemal Reşit Rey’s suites, characterized by modal harmony and rhythmic diversity, to Akses’s contrapuntal approach and 

irregular rhythms; from Erkin’s lyrically dramatic structures to Saygun’s integration of suite and contrapuntal forms with 

folk music elements; and from Alnar’s works directly inspired by folk dances to Fenmen’s pedagogically oriented pieces, 

this repertoire encompasses a wide range that merges national and universal musical values, laying the foundations of the 

contemporary Turkish piano school. In this context, early Republican piano works created an aesthetic bridge between 

local and universal elements, leaving an original legacy that guided subsequent generations of composers.

Keywords: National Music, Turkish Five, Turkish Piano School, Republican Era

Giriş

Cumhuriyet’in ilanı ile yalnızca siyasi ve toplumsal yapıda değil sanatta da köklü değişikliklere gidilmiştir. Tarih 

boyunca kitleleri etkilemekte çok önemli rol üstlenen müzik sanatı da bu değişikliğe uğramıştır. Atatürk, müziği 

toplumsal dönüşümün en önemli araçlarından biri olarak görmüştür ve bu alanda dönüşümler yapılması için adımlar 

atmıştır. Müzik alanında kurumsallaşma teşvik edilmiş; Musiki Muallim Mektebi, Ankara Devlet Konservatuvarı gibi 

kurumlar kurulmuş, Ahmet Adnan Saygun, Cemal Reşit Rey gibi genç yetenekler Avrupa’ya eğitime gönderilmiş ve 

Türkiye’ye döndüklerinde bu genç müzisyenlerden yeni bir ulusal müzik dili inşa etmeleri beklenmiştir. Bu müzisyenler 

Cumhuriyet’in ilk yıllarında dikkate değer ürünler vermişlerdir (Selanik, 1996). 

Bu süreçte eğitimlerini yurt dışında almış ve ardından yurda dönerek müzik çalışmalarını yurtta sürdürmüş beş genç 

besteci (Cemal Reşit Rey, Ulvi Cemal Erkin, Ahmet Adnan Saygun, Necil Kazım Akses, Hasan Ferit Alnar) ulusal müzik 

dilinin geliştirilmesinde büyük rol oynamıştır. Bedii Yönetken’in Rus Beşleri’ne öykünerek yaptığı bir yakıştırma ile bu 

beş besteciye Türk Beşleri denmiştir. Türk Beşleri, Batı’nın çok sesli müzik geleneğini Anadolu’nun melodik, ritmik ve 

kültürel yapısıyla sentezleyerek özgün bir sanatsal ifade oluşturmuşlardır (İlyasoğlu,1994). 

Bu çalışma, Cumhuriyet’in müzik devrimi bağlamında yazılmış ilk piyano eserlerini sistematik biçimde ele alması, 

Türk Beşleri’nin çokseslilik ve ulusal müzik dili arayışlarını somut örnekler üzerinden incelemesi bakımından önem 

taşımaktadır. Çalışma, Türk piyano ekolünün başlangıç dönemini belgeleyerek hem müzikoloji alanındaki tarihsel bir 

boşluğu doldurmakta hem de günümüz bestecileri ve icracıları için erken Cumhuriyet döneminin estetik ve teknik 

mirasını görünür kılmaktadır. Çalışmanın amacı, Cumhuriyet’in ilk on yılında bestelenen solo piyano eserlerinin 

melodik, armonik, ritmik, biçimsel ve ulusal unsurlar bakımından özelliklerini ortaya koyarak bu eserlerin Türk piyano 

edebiyatının oluşumundaki yerini ve önemini belirlemektir. Bu kapsamda çalışma, erken Cumhuriyet döneminin 

müzikal modernleşme anlayışını piyano repertuvarı üzerinden çözümlemeyi hedeflemektedir.



118

Erkan Nuri Türkmen, Zehra Seçkin Gökbudak

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 116-136

Çalışmanın merkezinde bestecilerin bu amaçla yazdıkları piyano müzikleri yer almaktadır. Türk piyano ekolünün 

tarihsel süreç içerisinde ilk gelişim örneklerini ortaya koyabilmek amacıyla yalnızca 1923-1933 yılları arasında verilmiş 

solo piyano eserleri incelenmiştir. Bestecilerin yurt dışında müzik eğitimlerini tamamlayıp yurda dönüşleri, yeni 

cumhuriyetin müzik kurumlarının açılmasının bu zamanlara denk gelmesi, araştırmanın 1923 – 1933 yılları arasında 

verilmiş eserler ile sınırlandırılmasında etkili olmuştur. Söz konusu dönemde bestelenen bu eserler; form, tür, melodik 

yapı, ritmik yapı, armonik dil, ulusal ögeler taşıma durumu ve Türk piyano edebiyatına sağladıkları katkılar açısından 

bütüncül bir yaklaşımla değerlendirilmiştir. Araştırmanın alt problemleri aşağıda verilmiştir;

1.	 Eserin bestecisi kimdir ve dönemsel konumu nedir?

2.	 Eserin formu ve armonik yapısı nasıldır?

3.	 Eserin melodik yapısı nasıldır?

4.	 Eserin ritmik yapısı nasıldır?

5.	 Eserin ulusal ögeler taşıma durumu nedir?

6.	 Eserin Türk piyano edebiyatına katkıları nelerdir? 

Türkiye’de Piyano Müziğinin Tarihçesi 

Türkiye’de piyano müziğinin tarihçesi, Osmanlı İmparatorluğu’nun son dönemlerine kadar uzanır. 19. yüzyılda 

Batılılaşma hareketleriyle birlikte saray çevresinde ve seçkin zümrelerde piyano yaygınlaşmaya başlamıştır. Özellikle 

Sultan II. Mahmud döneminde Batı müziğine olan ilgi artmış, bu dönemde piyanolar saraya girmeye başlamış ve Batı 

müziği eğitimi alan bireyler yetişmiştir (Öztuna, 1990).

Tanzimat dönemiyle birlikte piyano eğitimi, başta İstanbul olmak üzere büyük şehirlerde özel derslerle ve yabancı 

eğitmenler aracılığıyla verilmeye başlanmıştır. İlyasoğlu (2000), özellikle kadınların müzik eğitimi almasına olanak 

tanıyan bir enstrüman olarak piyanonun öne çıktığını söylemiştir. Hatta dönemin bazı ileri görüşlü aileleri, çocuklarını 

Batı müziği eğitimi almaları için Avrupa’ya göndermiştir.

Cumhuriyetin ilanı, Türkiye’de piyano müziği açısından önemli bir dönüm noktasıdır. 1924 yılında kurulan Musiki 

Muallim Mektebi ve 1936 yılında faaliyete geçen Ankara Devlet Konservatuvarı, piyano eğitiminin kurumsallaşmasında 

kilit rol oynamıştır. Cumhuriyetin ilk kuşak bestecileri olarak anılan Cemal Reşit Rey, Ulvi Cemal Erkin, Ahmed Adnan 

Saygun, Necil Kazım Akses ve Hasan Ferit Alnar gibi isimler, piyano için solo ve oda müziği repertuvarı oluşturarak 

Türkiye’de bir piyano edebiyatı oluşmasına öncülük etmişlerdir. Bu dönemde piyano edebiyatının gelişmesine Türk 

beşlerine dahil olmayan sanatçılardan Mithat Fenmen de katkı sağlamıştır. Bu dönemde bestelenen piyano eserlerinde 

hem Batı müziğinin armonik, biçimsel ve teknik yaklaşımları hem de Türk halk müziği ve makam müziğinden 

esinlenmeler görülür (İlyasoğlu, 2007). Böylece, bu etkileşim ile Türkiye’ye özgü bir piyano müziği kimliği gelişmeye 

başlamıştır. Günümüzde ise birçok çağdaş Türk besteci, bu temeller üzerine inşa edilmiş bir gelenek doğrultusunda 



119Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 116-136

Cumhuriyetin İlk On Yılında Bestelenmiş Solo Piyano Eserlerine Genel Bir Bakış
piyano eserleri üretmeye devam etmektedir.

Yöntem

Bu araştırma, nitel araştırma yaklaşımı içinde konumlanan, doküman incelemesine dayalı betimsel bir çalışmadır. 

Betimsel analiz genellikle nitel veri seti üzerinde detaylı ayrıştırma gerektirmeyen verilerin işlenmesinde kullanılır 

(Baltacı, 2019). Araştırmanın modeli, tarihsel-nitel analiz olarak belirlenmiş olup erken Cumhuriyet döneminde yazılmış 

solo piyano eserlerinin müzikal açıdan sistematik biçimde çözümlenmesini amaçlamaktadır. 

Evren ve Örneklem

Çalışmanın evrenini, 1923–1933 yılları arasında Türkiye’de bestelenmiş tüm solo piyano eserleri oluşturmaktadır. Ancak 

ulaşılabilirlik ölçütü doğrultusunda araştırmanın örneklemini, yapılan taramalar sonucunda tespit edilen 11 eserden 

notasına erişilebilen Cemal Reşit Rey – Scenes Turques, Cemal Reşit Rey – Paysages de Soleil, Necil Kazım Akses – Beş 

Piyano Parçası, Necil Kazım Akses – Sonat, Necil Kazım Akses – Türk Envansiyonu, Ulvi Cemal Erkin – Beş Damla, 

Ahmet Adnan Saygun – Piyano İçin Süit, Hasan Ferit Alnar – Beş Parça “Oyun Havaları” ve Mithat Fenmen – Vals olmak 

üzere 9 eser meydana getirmiştir. Bu yönüyle örneklem, amaçlı örnekleme yöntemlerinden biri olan ölçüt örnekleme 

yaklaşımı ile belirlenmiştir.

Verilerin Toplanması ve Analizi

Verilerin toplanması sürecinde internet tabanlı müzik arşivleri, basılı nota katalogları, konservatuvar kütüphaneleri ve 

alan uzmanlarının kişisel arşivleri sistematik biçimde taranmıştır. Ayrıca Kandemir Basmacıoğlu, Burçe Karaca, Cem 

Babacan, Özgür Ünaldı, Gökhan Aybulus, Özgün Coşkuner ve Hasan Barış Gemici gibi sanatçılardan temin edilen özel 

arşiv notaları da veri kaynakları arasında yer almıştır. Bu süreç sonucunda ulaşılan eserler, araştırmanın gereçlerini 

oluşturmuştur. 

Toplanan verilerin analizinde doküman analizi yöntemi kullanılmış; her bir eser form yapısı, melodik örgü, ritmik 

özellikler, armonik dil, ulusal unsurlar ve teknik ifadeler bakımından sistematik olarak sınıflandırılmıştır. Analiz 

sürecinde nitel veri çözümleme ilkelerine uygun biçimde betimsel analiz yöntemi kullanılmış, eserlerde gözlenen yapısal 

ve müzikal özellikler temalar hâline getirilerek yorumlanmıştır. Araştırma, 1923–1933 yılları arasında bestelenmiş solo 

piyano eserleri ve bu döneme ait ulaşılabilen nota materyali ile sınırlandırılmıştır

 Bulgular

Cumhuriyetin ilk on senesinde (1923 – 1933) bestelenen piyano eserleri incelendiğinde, üretimlerin büyük çoğunluğunu 

“Türk Beşleri” olarak adlandırılan bestecilerin oluşturduğu görülmektedir. Bu dönemde, Batı müziği formlarında eserler 



120

Erkan Nuri Türkmen, Zehra Seçkin Gökbudak

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 116-136

vermeye başlayan bu kuşak, Cumhuriyet ideolojisinin sanata yansıyan yönünü temsil etmiş ve besteledikleri piyano 

eseriyle bu oluşuma katkıda bulunmuşlardır (İlyasoğlu, 2007).  Bu eserler hem Batı müziği tekniklerinin benimsenmesini 

hem de Türk halk müziği motiflerinin çağdaş müzik diliyle harmanlanmasını hedefleyen estetik bir yönelimin ürünüdür. 

Söz konusu üretimler, Türkiye’de çağdaş müzik geleneğinin temellerini atan ilk örnekler olarak değerlendirilmektedir.

Tablo 1

1923 – 1933 yılları arasında bestelenmiş tüm eserler

Besteci Eser Bestelenme Tarihi

Cemal Reşit REY

(1904 – 1985)

Opera, “Cem Sultan” 1923
Opera, “Zeybek” 1926
Opera, “Köyde Bir Facia” 1929
Orkestra, “Türk Sahneleri” 1928

Orkestra,“Karagöz Senfonik Şiir” 1931

Orkestra, “Enstantaneler” 1931
Piyano için, “Kromatik Konçerto” 1932
Dört El için Piyano Sonatı 1924
Piyano için, “Paysages de Soleil” 1930
Piyano İçin, “Scenes Turques” 1928

Hasan Ferit ALNAR

(1906 – 1978)

Operet 1922
Romantik Uvertür 1932
Trio Fantezi 1929
Keman – Piyano Süiti 1930
Yaylılar Dörtlüsü 1933
Beş Parça 1932

Ulvi Cemal ERKİN (1906 – 1972) Beş Damla 1932

Ahmet Adnan SAYGUN

(1907 – 1991)

Opera, “Özsoy” 1934
Opera, “Taş Bebek” 1934
2 Klarnet İçin “Sezişler” 1933
Klarnet Saksafon Vurma Saz ve Piyano İçin Dörtlü 1933
Piyano İçin Süit 1931

Necil Kazım AKSES

(1908 – 1999)

Allegro Freoce 1930
“Poem” Keman – Piyano İçin 1930
“Sonat” Flüt – Piyano İçin 1930
“Üç Poem” Mezzosoprano ve Yaylılar Dörtlüsü 1933
Prelüd ve Fügler 1929
Türk Envansiyonu 1930
Beş Piyano Parçası 1930
Sonat 1930

Mithat FENMEN (1916 – 1982) Vals 1933

Cumhuriyetin ilk on senesinde bestelemiş farklı türlerden eserler Tablo 1’de verilmiştir. Eserlerin 10 tanesinin piyano 

müziği eseri, 9 tanesinin oda müziği eseri, 4 tanesinin orkestra eseri, 3 tanesinin opera eseri, 1 tanesinin operet eseri ve 

1 tanesinin uvertür olduğu görülmüştür.

Tablo 2



121Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 116-136

Cumhuriyetin İlk On Yılında Bestelenmiş Solo Piyano Eserlerine Genel Bir Bakış
1923 – 1933 yılları arasında bestelenmiş solo piyano eserleri

Besteci Eser Bestelenme Tarihi

Cemal Reşit REY (1904 – 1985)
Piyano için, “Paysages de Soleil” 1930
Piyano için, “Scenes Turques” 1928

Hasan Ferit ALNAR (1906 – 1978) Beş Parça 1932

Ulvi Cemal ERKİN (1906 – 1972) Beş Damla 1932
Ahmet Adnan SAYGUN 

(1907 – 1991)
Piyano İçin Süit 1931

Necil Kazım AKSES

(1908 – 1999)

Türk Envansiyonu 1930
Beş Piyano Parçası 1930
Sonat 1930

Mithat FENMEN (1916 – 1982) Vals 1933

Cumhuriyetin ilk on senesinde bestelemiş solo piyano eserleri Tablo 2’de verilmiştir. Bu dönemde bestelenen piyano 

eserlerinin genellikle 1930 senesi ve sonrasında bestelendiği görülmüştür. Tabloda belirtilen eserler bestecileri ve 

dönemsel konumları, hangi formalara yakınlıklar gösterdikleri, hangi armonik anlayışlara sahip oldukları (klasik, 

modal, kontrpuantal, atonal), melodik ve ritmik yapıları, öz müzikten etkilenme durumları ve Türk piyano edebiyatına 

katkılarının neler olduğu gibi çeşitli yönlerden genel bir sınıflandırılma ile değerlendirilecektir. 

Cemal Reşit REY – “Scenes Turques” (Türk Sahneleri), 1928

Eserin Bestecisi ve Dönemsel Konumu

Cemal Reşit Rey, Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluş döneminde Batı müziği ile ulusal müzik anlayışını sentezlemeye 

çalışan ilk kuşak besteciler arasında yer almakta ve bu yönüyle kültürel modernleşme sürecinin müzik alanındaki 

öncülerinden biri olarak kabul edilmektedir. Diplomatik bir ailede dünyaya gelen Rey, lise öğrenimini Galatasaray 

Lisesi’nde tamamlamıştır. İlk piyano eğitimini annesinden almış, 1913 yılında ailesiyle birlikte Paris’e giderek Paris 

Devlet Konservatuarı’nda müzik eğitimine devam etmiştir. Yurda dönüşünün ardından, henüz 19 yaşındayken İstanbul 

Devlet Konservatuvarı Piyano Bölümü’nde öğretim görevlisi olarak görev almış ve bu kurumun gelişiminde uzun yıllar 

boyunca etkin bir rol oynamıştır. Cumhuriyet idealleri doğrultusunda, Türkiye’de klasik Batı müziğinin tanıtılması, 

yaygınlaştırılması ve kurumsallaştırılması süreçlerinde önemli katkılar sunmuştur. Cemal Reşit Rey’in müzik stili, modal 

armoni ile Batı’nın çoksesli yazısını birleştiren, ritmik açıdan ise özellikle aksak ve dans karakterli kalıpları öne çıkaran 

bir üslup sergiler. Melodik yapıda halk müziği motiflerini çağdaş bir dil içinde işleyerek hem ulusal hem de modern bir 

ifade yaratır (İşkodralı, 2019). 

Eserin Formu ve Armonik Yapısı

Eser 6 bölümden oluşan bir piyano süitidir. Her bölümünde Anadolu’nun farklı bölgelerinden esinlenilmiş bir müzikal 

anlatı sunar. Bölüm isimleri “Yürük Zeybek Havası”, “Ağır Zeybek Havası”, “Bartın Havası”, “Aydın Havası”, “Yürük Zeybek 



122

Erkan Nuri Türkmen, Zehra Seçkin Gökbudak

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 116-136

Havası” ve “Mandra Havası”dır. Yürük Zeybek Havası enerjik yapısı ve belirgin ana tema dönüşleriyle rondo karakterine 

yakın bir yapı sergiler. Ağır Zeybek havası ise A-B-A formunda şarkı biçiminde yazılmış lirik yapıda bir bölümdür. 

Bartın Havası, rondo yapısında, Aydın Havası üç ana bölümden oluşan üçlü form yapısındadır. Yürük Zeybek Havası, 

ilk bölüme benzerlikler gösteren ancak daha zengin bir rondo biçimi taşır. Mandra Havası, serbest fantazi formunu 

çağrıştıran ve süitin doruk noktasını oluşturan, çok bölümlü ve dramatik bir kapanış bölümüdür. Armonik açıdan Cemal 

Reşit Rey, modal armoni ile tonal merkezli klasik armoniyi ustalıkla harmanlamıştır.

Eserin Melodik Yapısı

Eserdeki melodik yapı, genellikle kısa motif hücrelerine dayanmakta; bu hücreler sık tekrarlamalar ve varyasyonlar 

yoluyla geliştirilmektedir. Her iki Zeybek bölümünde melodi aksak ritmik yapı içerisinde ilerlerken, Aydın ve Mandra 

bölümlerinde uzun soluklu, yer yer doğaçlamayı andıran, inişli çıkışlı ezgiler ön plana çıkmaktadır. Melodik yapıda 

zaman zaman makamsal çağrışımlar hissedilmekte; melodi genellikle sağ elde taşınırken, sol elde eşlik figürleri veya 

kontrpuan teknikleri kullanılmaktadır. 

Eserin Ritmik Yapısı

Eserde aksak ölçü kalıpları kullanılarak dinamik ve yerel bir karakter oluşturulmuştur.  Özellikle 5/8, 7/8 gibi aksak ölçü 

kalıpları zengin varyasyonlar ile işlenmiştir. Eser boyunca sık sık ölçü birimi değişikliği görülür. Ritmik yapı yalnızca 

tempoyu belirlemekle kalmayıp, anlatım üzerinde doğrudan belirleyici bir rol üstlenmektedir. 

Eserin Ulusal Ögeler Taşıma Durumu

Eserin taşıdığı ulusal ögeler, öncelikle “Türk Sahneleri” başlığı ve eser içerisindeki bölümlerin Anadolu’nun farklı 

bölgelerine ait isimler taşımasıyla belirginleşmektedir. Eserin tamamında Türk halk müziğine özgü ögeler güçlü bir 

biçimde hissedilir. Melodik olarak yerel diziler (ör: Hicaz), ritmik olarak ise zeybek gibi biçimler kullanılmıştır. Eserin 

başlıklarında yer alan “Aydın Havası”, “Bartın Havası” gibi bölüm başlıkları doğrudan geleneksel müzik formlarına 

gönderme niteliğindedir. Melodi içerisinde halk çalgılarını taklit eden pasajlara da yer verilmiştir. Bu yönleri ile Scenes 

Turques, ulusal ögeler barındıran bir eser olarak öne çıkmaktadır. 

Eserin Türk Piyano Edebiyatına Katkıları

Cemal Reşit Rey’in Türk Sahneleri (Scènes Turques) adlı süiti, Türk piyano edebiyatına ulusal üslubun erken ve belirgin 

örneklerini kazandıran öncü bir eser niteliğindedir. Halk müziğinden türetilmiş melodik çekirdeklerin genişletilmiş tonal 

armoni ve modal çokseslilikle kaynaştırılması, dönemin müzik anlayışı içinde özgün bir tını dünyası yaratmış; böylece 

piyanoda “Türk karakteri”nin oluşumuna önemli bir katkı sağlamıştır. Eserde kullanılan aksak ritimler, özellikle 5/8 ve 

7/8 gibi kalıpların piyanoya doğal bir şekilde aktarılması, Türk halk danslarına özgü hareketliliğin çalgıya uyarlanmasını 

mümkün kılmıştır. Rey’in süit formunu yöresel ve sahne karakterleriyle yeniden yorumlaması, Batı’nın çok bölümlü form 



123Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 116-136

Cumhuriyetin İlk On Yılında Bestelenmiş Solo Piyano Eserlerine Genel Bir Bakış
geleneği ile Türk kültürel kimliğinin birleşmesine örnek oluşturmuştur. Teknik açıdan erişilebilirliği sayesinde eser, hem 

piyano eğitimi için ulusal kaynak oluşturmuş hem de konser repertuvarında Türkiye’ye özgü estetik bir renk yaratmıştır. 

Bu yönleriyle Türk Sahneleri, erken Cumhuriyet döneminde modern ve ulusal bir piyano üslubunun inşasında belirleyici 

bir role sahiptir.

Cemal Reşit REY – “Paysages de Soleil” (Güneşli Manzaralar), 1930

Eserin Formu ve Armonik Yapısı

Eser 7 bölümden oluşan bir piyano süitidir. “Pas vite, mais très vivant”, “Modéré”, “Souple, sans traîner”, “Animé”, “Lent et 

nostalgique”, “Allegro” ve “Presto” adında bölümlerden oluşur. Her bölüm, güneşin bir gün içindeki farklı görünümlerini 

betimleyen anlatımsal bir yapıya sahiptir. Bu yönüyle eser programlı müzik ögeleri taşımaktadır. Geleneksel form 

yapılarından farklı olarak her bölüm kendi içinde serbest bir form yapısına sahiptir. Armonik açıdan klasik tonal 

anlayıştan uzaklaşılmış, modal temelli armonik bir yapı tercih edilmiştir.

Eserin Melodik Yapısı

Süitin genelinde melodik yapı, uzun soluklu melodi çizgilerinden çok motiflerin gelişimine dayanmaktadır. Melodik 

örgü, kimi pasajlarda kromatik eğilimler gösteren dar aralıklı hareketlerle yoğunlaşırken, diğer bölümlerde makamsal 

dizileri andıran modal çekirdekler üzerine kurulmuş daha geniş soluklu bir yapı sergilemektedir. Melankolik karaktere 

sahip bölümlerde melodi, legato çizgiler ve çeşitli süslemelerle zenginleşirken, enerjik karakterdeki bölümlerde daha 

kesik, tekrara dayalı ve ritmik yönü baskın bir yapı sergilemektedir.

Eserin Ritmik Yapısı

Eserin genelinde ritmik yapı dinamik ve çeşitlidir. Süit boyunca, 5/8, 7/8 gibi ölçü birimlerine yer verilmiş; ayrıca 

bölümler içerisinde ölçü değişiklikleri ile ritmik akış zenginleştirilmiştir. Bu yönüyle eser, sabit metrik yapılar yerine 

esnek ve devingen bir ritmik karakter sergilemektedir. 

Eserin Ulusal Ögeler Taşıma Durumu 

Eserin bölümlerinde doğrudan alıntılanmış Türk halk ezgileri bulunmaz. Bununla birlikte, kullanılan ritmik kalıplar, 

aksak usullere dayalı yapılar ve modal dizi tercihleri, eserin geleneksel Türk müziğiyle dolaylı ve soyut düzeyde 

ilişkilenmesine olanak tanımaktadır. Bu yönüyle eser, yerel müzik kültürüne göndermeler içeren dolaylı bir stilizasyon 

örneği olarak değerlendirilebilir. 

Eserin Türk Piyano Edebiyatına Katkıları

Süit ifade derinliği, kontrol becerisi ve teknik yeterlilik gerektiren yüksek zorluk düzeyine sahip bir eserdir. Hızlı 

tekrarlanan motifler, oktav aralıklar, pedal kullanımında hassasiyet isteyen pasajlar, eserin icrasında hem teknik hem de 



124

Erkan Nuri Türkmen, Zehra Seçkin Gökbudak

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 116-136

yorum açısından icracıya önemli sorumluluklar yüklemektedir. Bu yönüyle eser, solistik nitelikler taşıyan ve ileri düzey 

piyano eğitimi kapsamında değerlendirilebilecek bir repertuvar parçası olarak öne çıkmaktadır.

Necil Kazım AKSES – “Beş Piyano Parçası”, 1929

Eserin Bestecisi ve Dönemsel Konumu

Necil Kazım Akses, müzik eğitimine henüz yedi yaşında keman dersleri alarak başlamıştır. Armoni çalışmalarını 

Cemal Reşit Rey ile sürdürmüş, ayrıca viyolonsel alanında dönemin önde gelen eğitmenleriyle çalışmıştır. Atatürk’ün 

yönlendirmesi ve desteğiyle yurt dışına gönderilmiş; Viyana’da başladığı müzik eğitimini daha sonra Prag’da 

sürdürmüştür. Yurda dönüşünün ardından, 1934 yılında Ankara’da Musiki Muallim Mektebi’nde müdür yardımcılığı 

görevini üstlenmiştir. 1935 yılında Paul Hindemith ile Ankara Devlet Konservatuvarı’nın kuruluş çalışmalarına katılmış; 

bu kurumda kompozisyon öğretmeni olarak görev alarak Türk müzik eğitiminin kurumsallaşma sürecinde önemli bir 

rol oynamıştır (Küpana, 2014).

Eserin Formu ve Armonik Yapısı

Eser “Şiir”, “Şakacık”, “Mersiye”, “Bir Yaz Hatırası” ve “Köy” isimlerinde beş bölümden oluşan bir piyano süitidir. Süitin 

bazı bölümleri A-B-A yapısına yakınken, bazı bölümleri serbest gelişimli ya da rondo karakterli yapılar göstermektedir. 

Birinci bölüm, keskin ritmik motifleri ve staccato pasajlarıyla enerjik ve çocuksu bir dinamizm taşırken; ikinci bölüm 

lirik yapısıyla öne çıkar. Üçüncü bölüm, müziği esintili ritmik hareketliliğiyle dikkat çekerken dördüncü bölüm ise içe 

dönük, hüzünlü ve dramatik atmosferiyle eser boyunca duyusal yoğunluğun zirvesidir. Son bölüm rondo benzeri bir yapı 

içinde canlı, teknik açıdan zorlu pasajlarla eserin finalini enerjik biçimde tamamlar. Eserin form anlayışı klasik yapılarla 

sınırlı kalmayıp, her bir parçanın kendi anlatısal gereksinimlerine göre esnek biçimde tasarlanmıştır. Armonik açıdan eser 

modal armoni anlayışına dayalı olarak geliştirilmiş olup, tonal yapılardan farklı bir özgürlük içerisinde sergilenmektedir.

Eserin Melodik Yapısı

Eserde, pentatonik ve modal dizilere dayalı melodik yapılar, Türk halk müziğine dolaylı göndermeler yapmaktadır. 

Melodik yapı, genellikle kısa motiflerden oluşmakla birlikte, zaman zaman uzun soluklu ve lirik bir karakter sergilerken, 

diğer zamanlarda ise kısa ve ritmik bir yapıda kendini göstermektedir. Bu melodik çeşitlilik, eserin hem duygusal 

derinliğini hem de ritmik enerjisini yansıtmaktadır. 

Eserin Ritmik Yapısı

Eserde aksak ritimler ile serbest rubato yapılar iç içe kullanılarak ritmik çeşitlilik sağlanmıştır. Enerjik ve ritmik tekrarlar 

eserin yapısal dinamiğini destekleyen ana unsurlar arasında yer almaktadır. Staccato, aksan, senkop, fermata gibi ritmik 

tekniklerin kullanımı, eserin genelinde belirgin bir dinamizm yaratmış ve ritmik yapıyı güçlendirmiştir. 



125Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 116-136

Cumhuriyetin İlk On Yılında Bestelenmiş Solo Piyano Eserlerine Genel Bir Bakış
Eserin Ulusal Ögeler Taşıma Durumu

Eserde doğrudan halk ezgilerinin alıntılarına rastlanmamakla birlikte, her bir parçada ulusal müzik ögeleri belirgin bir 

şekilde hissedilmektedir. Eserin makamsal dokusu, aksak usül hissi, halk çalgılarını çağrıştıran artikülasyonlar ve modal 

yapılar, eserin öz müzikten aldığı etkileri ortaya koymaktadır. Eserin genelinde zeybek, halay, ağıt, oyun havası gibi halk 

müziğinin soyut izleri duyulmakta, bu unsurlar müzikal ifadenin temel yapı taşlarını oluşturmaktadır.

Eserin Türk Piyano Edebiyatına Katkıları

Eserin her bir bölümü çalıcıdan farklı bir ifade tarzı ister. El bağımsızlığı, pedal kullanım becerisi ve artikülasyon 

hassasiyeti gibi becerileri geliştirici bir yapıya sahiptir. Bu da eserin pedagojik olarak çok yönlülüğünü ortaya koyar. 

Konservatuvarların piyano bölümündeki öğrenciler için uygun bir repertuvar parçası olabilir.

Necil Kazım AKSES – “Sonat”, 1929

Eserin Formu ve Armonik Yapısı

Eser, klasik sonat formu çerçevesinde tasarlanmıştır ve sunuş, gelişim, yeniden sunuş ve coda gibi klasik sonat formunun 

temel ögeleri eser boyunca belirgin bir şekilde yer almaktadır. Ayrıca, son bölüm, rondo formuna benzer bir yapı ile 

tamamlanmaktadır. Eserin armonik yapısı, tonal armoniden farklı olarak modal armoniye dayanmakta ve bu durum 

müzikal ifadenin özgün bir karakter kazanmasına olanak tanımaktadır.

Eserin Melodik Yapısı

Eserin bölümlerinde, kısa keskin temalar, uzun legato cümleler ve sıçrayan ritmik ezgiler dikkat belirgin bir şekilde 

öne çıkmaktadır. Melodik yapıda doğrudan halk ezgisi alıntılarına yer verilmemekle birlikte, zaman zaman makamsal 

seyirler soyut bir biçimde yansıtılmaktadır. Bu yansımalar, eserin halk müziği ile ilişkisinin dolaylı ve estetik bir biçimde 

kurulduğunu gösterir. 

Eserin Ritmik Yapısı

Eserin ritmik yapısında staccato, senkop ve aksan gibi ritmik teknikler etkili bir şekilde kullanılmıştır. Ayrıca, 5/8 ve 7/8 

gibi aksak ritimler eserde belirgin bir şekilde yer almakta ve ritmik çeşitlilik sağlanmaktadır. Eserde ölçü birimleri sıkça 

değişmekte, bu da eserin ritmik yapısına dinamik bir esneklik ve hareketlilik kazandırmaktadır. 

Eserin Ulusal Ögeler Taşıma Durumu

Eserdeki ulusal etki, ritimdeki aksak usul hissi, modal armoni kullanımı ve artikülasyonların halk çalgılarını çağrıştıran 

karakteri aracılığıyla dinleyiciye aktarılmaktadır. Akses, bu eserde batılı form ve teknikleri yerel müzikal unsurlar ile 

başarılı bir biçimde birleştirmiştir. 



126

Erkan Nuri Türkmen, Zehra Seçkin Gökbudak

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 116-136

Eserin Türk Piyano Edebiyatına Katkıları

Eserde kullanılan teknikler, icracı açısından oldukça yüksek düzeyde bir yetkinlik gerektirmektedir. Özellikle el 

bağımsızlığı, hızlı ve keskin ritmik motifler, arpejli sol el eşlikleri, pedal kullanımında hassasiyet gerektiren pasajlar eserin 

teknik açıdan zorlu yönlerini oluşturmaktadır. Bu teknik zorluklar göz önünde bulundurulduğunda, eserin devinimsel 

becerisi yüksek öğrenciler için hem çağdaş müzik repertuvarına katkı sağlayacak nitelikli bir çalışma örneği hem de 

solistik bir performans eseri olarak değerlendirilebilir.

Necil Kazım AKSES – “Türk Envansiyonu”, 1930

Eserin Formu ve Armonik Yapısı

Eserin başlığı, formun kontrpuantal bir anlayışla yazıldığını işaret etmekte ve J.S. Bach’ın envansiyonlarına bir göndermede 

bulunmaktadır. Eserde belirgin bir tema sağ elde başlar ve kısa bir süre sonra sol el bu temayı taşır. Bu şekilde taklide 

dayalı bir yapıda seyreder. Eserin müzikal çekim noktası olan tonal merkez esnek olup, sık modülasyonlar dikkat çeker. 

Modal armonik yapı, eserin karakteristik unsurlarından biri olarak ön plandadır. 

Eserin Melodik Yapısı

Eserin ana teması modal karakter taşımakta olup makamsal melodik diziler dikkat çekmektedir. Melodik yapı, kısa 

motiflerin gelişimi esasına dayanmakta ve taklit tekniği yoğun biçimde kullanılmaktadır.

Eserin Ritmik Yapısı

Eserin ana temposu “Allegretto” olarak belirlenmiştir. Genel olarak dengeli ve kararlı bir yapısal akış göze çarpar. Zaman 

zaman kullanılan üçlemeler ve senkoplar ritmik yapıya çeşitlilik kazandırarak eserin dinamik karakterine katkıda 

bulunmaktadır. 

Eserin Ulusal Ögeler Taşıma Durumu

Eserde doğrudan bir halk ezgisi alıntısına rastlanmamakla birlikte makamsal melodik çağrışımlar ve modal armoni 

kullanımı, bestecinin öz müzikten etkilenmiş olduğunu ortaya koymaktadır. Temanın işlenişinde ise, ağıt ya da destan 

havasını andıran, serbest ve anlatıma dayalı bir üslup dikkat çekmektedir.

Eserin Türk Piyano Edebiyatına Katkıları

Eserde her iki elde de gelişen ezgiler, el bağımsızlığını önemli ölçüde geliştirir. Polifonik bir yapıyla kaleme alınmış 

olması, nota okuma sırasında dikkatli bir kontrol ve analiz gerektirir. Teknik zorluklar göz önünde bulundurulduğunda, 

eser piyano eğitimi gören her öğrenci için, çağdaş dönem repertuvarına dâhil edilebilecek uygun bir parça olarak 

değerlendirilebilir. 



127Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 116-136

Cumhuriyetin İlk On Yılında Bestelenmiş Solo Piyano Eserlerine Genel Bir Bakış
Ulvi Cemal ERKİN – “Beş Damla”, 1931

Eserin Bestecisi ve Dönemsel Konumu

Ulvi Cemal Erkin, 1906 yılında İstanbul’da doğmuştur. Müzik yeteneği, çocukluk yıllarında keşfedilmiş ve bu doğrultuda 

Musiki Muallim Mektebi’nde müzik eğitimi almaya başlamıştır. Eğitimine Paris Devlet Konservatuvarı’nda devam eden 

Erkin, 1930’lu yıllarda yurda dönerek Ankara Devlet Konservatuvarı’nda öğretim üyeliği görevini üstlenmiştir. Ulusal 

Türk müziğinin gelişiminde önemli bir rol oynamış olan Erkin, bu alandaki katkılarıyla tanınmaktadır (Say, 1997).

Eserin Formu ve Armonik Yapısı 

Eser 5 bölümden oluşan bir piyano süit olarak tasarlanmıştır. Her bölüm özgün form yapısına sahip olmakla birlikte 

genel olarak A-B-A biçiminde kurgulanmıştır. Eserde klasik tonal sistemin dışına taşan modal armoniler, pentatonik 

diziler ve zaman zaman disonanslar gözlemlenir. 

Eserin Melodik Yapısı

Eserin bölümleri arasında belirgin melodik karakter farklılıkları gözlemlenmektedir. Bazı bölümlerde, enerjik ritmik 

motifler ve hızlı, keskin ritmik yapılar ön planda iken, diğer bölümlerde ise lirik, uzun soluklu melodik cümleler ile 

duygusal bir anlatım vurgulanmıştır. Bu melodik yapılar, bölümler arasındaki kontrast ve dinamik çeşitliliği artırarak 

eserin dramatik yapısını güçlendirmektedir. Dolayısıyla eser, duygusal yoğunluğu pekiştiren bir etki yaratmaktadır.

Eserin Ritmik Yapısı

Eserin genel yapısında, özellikle I. ve IV. bölümlerde, dinamik, yer yer aksak ritimli ögeler ile esere canlılık katılmaktadır. 

Buna karşın, II. ve III. bölümlerde, daha durağan ve rubato etkili ritmik kalıplar öne çıkmaktadır. Erkin, eserdeki ritmik 

tekrarlar, senkoplar ve aksanlar ile ritmik yapıya belirgin bir dinamizm kazandırmış ve eserin ifade gücünü artırmıştır.

Eserin Ulusal Ögeler Taşıma Durumu

Eserde doğrudan bir halk ezgisi alıntısı bulunmamakla birlikte, pentatonik ve modal dizilerin kullanımı, makamsal 

izlenim bırakan ezgiler, aksak ritimler, halk çalgılarını andıran tınlamalar dikkat çeker. Bu müzikal özellikler göz önünde 

bulundurulduğunda eserin öz Türk müziğinden etkilenildiği söylenebilir.

Eserin Türk Piyano Edebiyatına Katkıları

Eserde ani dinamik değişimler, aksak ritim kalıpları, güçlü el pozisyonu gerektiren akor yapıları, senkoplu ritmik geçişler 

gibi teknik zorluklar yer almaktadır. Eser ritmik çeşitlilik ve çalıcının bu çeşitliliği ifade etme yeteneğiyle, pedal kullanımı 

kontrolünü ve geniş aralıklı sıçrama becerisini geliştiren pasajlar içermektedir. Eser, devinimsel becerisi gelişmiş 

öğrenciler için uygun bir pedagojik repertuvar parçası olarak, piyano öğretim eserleri arasında öğrencilerin teknik ve 

ritmik yetkinliklerini geliştirmeye yönelik uygun bir tercih olarak değerlendirilebilir. 



128

Erkan Nuri Türkmen, Zehra Seçkin Gökbudak

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 116-136

Ahmet Adnan SAYGUN – “Piyano İçin Süit” Op.2, 1931

Eserin Bestecisi ve Dönemsel Konumu

Ahmet Adnan Saygun, 7 Eylül 1907’de İzmir’de doğmuştur. Eğitimine İstanbul’da Robert College’de devam etmiş ve 

sonrasında Paris Devlet Konservatuvarı’nın kompozisyon bölümünde eğitimini sürdürmüştür. Bu dönemde, Béla 

Bartók ve Paul Hindemith gibi sanatçılarla tanışarak onların müzikal stillerinden etkilenmiştir. 1930 yılında Türkiye’ye 

dönen Saygun, ulusal müzik hareketinin bir parçası olmuş ve Türk Beşleri adıyla anılan grup içinde yer alarak, Batı 

müziği teknikleriyle Türk halk ezgilerini sentezleyerek çağdaş Türk müziğinin temellerini atmıştır. Saygun, İstanbul 

Belediye Konservatuvarı’nın kurucuları arasında yer almakta olup, aynı kurumda öğretim üyeliği yapmıştır. Türkiye 

Cumhuriyeti’nin erken dönem kültürel yapılanmasında merkezi bir figür olarak hem besteci hem de müzik düşünürü 

kimliğiyle ulus inşa sürecinin müziksel boyutuna önemli katkılarda bulunmuştur. Cumhuriyet’in reformcu atmosferinde 

yetişen Saygun, Batı müzik tekniklerini derinlemesine öğrenmiş ve bu teknikleri, Anadolu’nun yerel ezgileriyle 

sentezleyerek ulusal müzik anlayışının kurucu unsurlarından biri olmuştur. 1934’te Atatürk’ün isteğiyle bestelenen 

Özsoy operası ve 1936 yılında Béla Bartók ile gerçekleştirdiği halk müziği derleme çalışmaları, Saygun’un yalnızca 

sanatsal bir misyon taşımanın ötesinde, bilimsel ve politik bir misyonu da benimsediğini ortaya koymaktadır. Saygun’un 

eğitimci kimliği, müzikolojiye katkıları ve teorik çalışmaları, onu Cumhuriyet’in kültürel modernleşme ideallerini müzik 

üzerinden kurumsallaştıran öncü bir entelektüel olarak konumlandırmıştır. (Feridunoğlu, 2005).

Eserin Formu ve Armonik Yapısı

Eser beş bölümden oluşan bir piyano süiti olup bölümleri “Prelude”, “Canzone”, “Ostinato”, “Canone” ve “Tema con 

Variazioni” olarak adlandırılmaktadır. Prelüd, Osatinato, Tema – varyasyon gibi klasik form türleri kullanılmasına 

rağmen Saygun’un bu kalıpları Türk halk müziği ve modal yapılarla yeniden yorumladığı gözlenmektedir. Armonik 

açıdan eserin bölümleri tonal merkezli bir yapıya sahip olmaktan çok, modal armoni ile şekillenen bir yapı izlemektedir. 

Zaman zaman kontrpuantal yapılar da eserde kendini göstermektedir. Özellikle Canone bölümü, kontrpuan içeren 

dokular ve modal armoninin başarılı bir sentezini sunarak eserdeki yenilikçi yaklaşımı pekiştirmektedir.

Eserin Melodik Yapısı

Eserin melodik yapısı, ağırlıklı olarak Türk halk müziğinden esinlenen modal dizilere dayanmaktadır. Melodiler genellikle 

motif temelli olup, kısa melodik öğelerin tekrar ve varyasyon yoluyla geliştirilmesi esasına dayanır. Özellikle Ostinato ve 

Canone bölümlerinde tek bir melodik fikirden yola çıkılarak bütün bir yapının inşa edildiği görülmektedir. Bu yaklaşım, 

eserin melodik gelişiminde organik bütünlük sağlamaktadır.  



129Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 116-136

Cumhuriyetin İlk On Yılında Bestelenmiş Solo Piyano Eserlerine Genel Bir Bakış
Eserin Ritmik Yapısı

Eser içinde kullanılan aksak yapılar, doğrudan Türk halk müziğinden ilham alınarak kurgulanmıştır. Sıklıkla değişen 

ölçü birimleri ve ritmik aksanlar, geleneksel Türk müziğindeki serbestlik ve çeşitliliği çağrıştırır. Ritim, eserin genel 

yapısında yalnızca zamanlama unsuru değil, aynı zamanda ifade aracı olarak işlev görür. Bu bağlamda ritmik yapı, eserin 

karakteristik öğeleri arasında yer almakta ve müzikal anlatımı güçlendirmektedir.

Eserin Ulusal Ögeler Taşıma Durumu 

Eser, biçimsel olarak Batı müziğinin süit, kanon, tema – varyasyon gibi klasik formlarını temel alırken, içerik açısından 

Türk halk müziğinden beslenen melodik, ritmik ve armonik unsurları bünyesinde barındırmaktadır. Süit boyunca halk 

müziğine özgü etkileşimler belirgin biçimde hissedilir. Örneğin Ostinato bölümünde sol elde tekrarlanan güçlü akor 

vuruşları Anadolu’nun ritmik halk çalgılarındaki süreklilik etkisini çağrıştırmaktadır. Canzone ve Tema con Variazioni 

bölümlerindeki öne çıkan lirikal temalar halk müziğinin duygusal ve anlatı odaklı yapısına göndermeler içerir. Saygun, 

geleneksel Batı tonalitesiyle sınırlı kalmayıp yaptığı modal tercihler ile eserin ulusal karakterini güçlendirmiştir. Benzer 

şekilde, ritmik açıdan Batı müziğine özgü simetrik yapının ötesine geçerek, Türk halk müziğine özgü serbest ve aksak 

ritim kalıplarını eserine entegre etmiştir. Tüm bu unsurlar birlikte değerlendirildiğinde, eserin öz müzik geleneklerinden 

izler barındırdığı görülmektedir.  

Eserin Türk Piyano Edebiyatına Katkıları

Süit içerisindeki bölümler bütüncül olarak değerlendirildiğinde, oktavlar, el açıklığını zorlayan arpejler, hızlı kromatik 

geçişler, inici–çıkıcı melodik çizgiler, pedal kontrolü gerektiren pasajlar ve bağımsız el koordinasyonu gerektiren 

poliritmik dokular gibi teknik olarak yüksek düzeyde ustalık isteyen unsurlar barındırmaktadır. Bu bağlamda eser, teknik 

yeterliliği gelişmiş, ileri seviye icracılar için yazılmış bir nitelik taşımaktadır. Söz konusu teknik zorluklar ve çağdaş 

yorum gereklilikleri dikkate alındığında, devinimsel becerisi yüksek piyano eğitimi alan kişiler için, çağdaş dönem 

piyano repertuvarı kapsamında işlevsel bir çalışma materyali olarak değerlendirilebilir.

Hasan Ferit ALNAR – Beş Parça “Oyun Havaları”, 1932

Eserin Bestecisi ve Dönemsel Konumu

Hasan Ferit Alnar, İstanbul’da dünyaya gelmiştir. Küçük yaşlarda keman ve piyano eğitimi almış, sonrasında kanun 

çalgısına yönelmiş ve bu çalgı aracılığıyla müzikal gelişimini sürdürmüştür. 1927 yılında Viyana’ya giderek yüksek 

düzeyde müzik eğitimi almış, 1932 yılında Türkiye’ye dönerek İstanbul Belediye Konservatuvarı’nda öğretim üyeliği 

görevine başlamıştır. 1936 yılında Ankara Radyosu’nda görevlendirilmiş, 1946 yılında ise Cumhurbaşkanlığı Senfoni 

Orkestrası›nın şefliğine atanmıştır. Bu dönemden itibaren Alnar, Türk müziği ile Batı müzik tekniklerinin sentezine 

yönelik çalışmalarında yüksek bir teknik ve estetik bütünlük yakalayarak, çağdaş Türk müziğinin gelişiminde önemli bir 



130

Erkan Nuri Türkmen, Zehra Seçkin Gökbudak

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 116-136

figür olarak öne çıkmıştır (Selanik, 1996).

Eserin Formu ve Armonik Yapısı

Eser, beş bölümden oluşan bir piyano süiti niteliğindedir. Bölümler, A–B–A formu, rondo benzeri danssal yapılar ve tema–

varyasyon ilişkileri gibi farklı biçimsel yaklaşımları yansıtmaktadır. Armonik dil, geleneksel tonaliteden uzaklaşarak 

modal temellere dayanmaktadır. Bu bağlamda, eser hem biçimsel çeşitliliği hem de modal armoni kullanımıyla çağdaş 

Türk müziği repertuvarında özgün bir yere sahiptir.

Eserin Melodik Yapısı 

Eserdeki melodik yapı, yerel ezgi dokularından ilham almıştır. Pentatonik diziler ve makamsal özellikler taşıyan modal 

diziler ön plandadır. Melodik cümleler, inici ve çıkıcı yönelimlerle gelişim göstererek doğal bir akış sergiler. Eserdeki 

ezgiler, zurna ve kaval gibi geleneksel Türk halk çalgılarının tınısını çağrıştırırken, aynı zamanda yaylı Batı enstrümanlarını 

çağrıştıran zengin ifade zenginliği de barındırır. Bu durum, eserin hem yerel hem evrensel müzikal estetikleri bir araya 

getiren çift yönlü karakterini ortaya koymaktadır.

Eserin Ritmik Yapısı

Eserin bölümleri, zengin bir ritmik çeşitliliğe sahiptir. Bölümler arasında hızlı tempolu, senkoplu dans ritimleri ile ağır 

ve serbest karakterli ritmik yapılar bir arada bulunur. Ayrıca, 5/8 ve 7/8 gibi aksak ölçü kalıplarının kullanımı, eserin 

ritmik yapısına hem dinamizm hem de yerel müzik geleneklerinden izler kazandırmaktadır.

Eserin Ulusal Ögeler Taşıma Durumu

Eserin her bir bölümü, Türk halk danslarından alınan başlıklarla biçimlendirilmiştir. Bölümler, aksak usuller, makamsal 

ezgiler ve halk çalgılarına yapılan referanslarla zenginleştirilmiştir. Batı müziğine ait form ve armonik yapılar, eserde 

esnetilmiş bir şekilde kullanılarak, geleneksel yapılarla harmanlanmıştır. Modal ve makamsal izler, eserin genel karakterini 

belirlerken, bu özellikler eserde öz müziğimizin izlerini taşıdığı yönünde güçlü bir gösterge sunmaktadır. 

Eserin Türk Piyano Edebiyatına Katkıları

Eserde hızlı gam ve arpej pasajları, ff – ppp arası geniş dinamik aralıklar, non-legato, staccato, legato gibi tekniklerin arka 

arkaya uygulanması gibi teknik olarak zorlu unsurlar bulunmaktadır. Ayrıca, güçlü pedal kontrolü gerektiren pasajlar da 

eserin zorluklarını pekiştiren ögelerdir. Bu unsurlar çalıcıya ritmik hafıza ve ulusal karaktere yönelik yorum geliştirme 

konusunda önemli bir gelişim fırsatı sunmaktadır. Teknik zorluklar göz önünde bulundurulduğunda eser, piyano eğitimi 

aşamasında devinimsel becerisi yüksek kişiler için çağdaş dönem piyano repertuvarı içerisinde uygun bir tercih olarak 

değerlendirilebilir. 



131Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 116-136

Cumhuriyetin İlk On Yılında Bestelenmiş Solo Piyano Eserlerine Genel Bir BakışMithat FENMEN – “Vals”, 1933

Eserin Bestecisi ve Dönemsel Konumu

Mithat Fenmen (1916–1982), 24 Ocak 1916’da İstanbul’da doğmuştur. İlk piyano derslerini 9 yaşında Inna d’Antonini 

ile almış, ardından 13 yaşında İstanbul Devlet Konservatuvarı’nda Cemal Reşit Rey ile çalışmıştır. 1930’lu yılların 

sonlarında Paris’te Ecole Normale de Musique kurumuna kabul edilmiş ve burada Robert Casadesus’un öğrencisi 

olmuştur. Aynı dönemde Alfred Cortot ve Nadia Boulanger ile de çalışmalar gerçekleştirmiştir. 1938 yılında bu okuldan 

mezun olmuş ve ardından Münih Konservatuvarı’nda Joseph Haas ile kompozisyon, Stadlmann ile klavsen ve Zelger ile 

org dersleri almıştır. Ancak 1939 yılında II. Dünya Savaşı’nın başlaması üzerine yurda dönerek eğitimcilik kariyerine 

başlamıştır. Fenmen, yalnızca eğitimci değil aynı zamanda etkin bir piyanist olarak da dikkat çekmiştir. Yurt içinde ve 

yurt dışında 22 solo piyano konseri vermiş; Ferhunde Erkin ile, piyano repertuvarının seçkin örneklerinin Türkiye’deki 

ilk seslendirilişlerine imza atan piyanistler arasında yer almıştır. Bu yönüyle Fenmen, Cumhuriyet döneminde çağdaş 

Türk müziği eğitiminin gelişiminde hem pedagojik hem de icracı kimliğiyle öncü bir figür olarak değerlendirilmektedir 

(Coşkuner, 2021).

Eserin Formu ve Armonik Yapısı

Eser, do diyez minör (c♯ minör) tonalitesinde yazılmış bir solo piyano parçasıdır. Yapı itibarıyla rondo formunun 

öğelerini içermektedir. Eserin form şeması, A – A¹ – B – A – C – A + Coda biçimindedir. Bu yapı, ana temanın (A) belirli 

aralıklarla tekrarlandığı, araya kontrast karakterli bölümlerin (B ve C) eklendiği bir form anlayışını yansıtmaktadır. Ana 

tema olan A bölümü, c♯ minör dizisinin tonik (i) ve dominant yedili (V⁷) derecelerinin çevrimleriyle desteklenen bir 

sol el eşliği üzerine inşa edilmiştir. Bu armonik çerçeve, sağ elde gelişen melodik hattın tonal bütünlüğünü pekiştirirken, 

eserin genel karakterini belirleyen temel harmonik zemin olarak işlev görmektedir.

Eserin Melodik Yapısı

Eser, inici ve çıkıcı yönelimler taşıyan melodik çizgiler üzerine kurulmaktadır. Melodi hattında yer yer aralıklı atlamalar 

dikkati çeker. Sol el eşliğinde, bas sesin ardından gelen akor çevrimleri, klasik-romantik dönem vals geleneğine 

göndermeler taşır. Eser, tek sesli (monofonik) bir ana melodiye sahiptir; ancak bu melodi, sağ eldeki akorlarla harmonik 

olarak desteklenmekte ve zenginleştirilmektedir. Melodik yapı, çoğunlukla bu akorların üst seslerinde yer alır ve bu 

sayede tonal merkezle olan ilişki korunmaktadır. Melodi, ağırlıklı olarak do diyez minör (c♯ minör) tonalitesinin tonik 

(i) ve dominant (V) dereceleri arasında gelişim göstermektedir. Biçimsel açıdan eser, sekiz ölçülük (4+4) periyodik 

cümleler halinde düzenlenmiştir ve bu yapı, eserin tamamına yayılan düzenli bir biçimsel kurguyu yansıtmaktadır. 

Eserin Ritmik Yapısı

Eser, 3/4’lük vals ritmi temelinde yapılandırılmıştır. Sol elde, eser boyunca sabit bas sesler üzerine kurulu akor çevrimleri 

süreklilik göstermekte ve bu yapı, eserin ritmik zeminini istikrarlı biçimde oluşturmaktadır. Bu tekrarlayan armonik eşlik 



132

Erkan Nuri Türkmen, Zehra Seçkin Gökbudak

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 116-136

modeli, eserin karakteristik ritmik kimliğini desteklerken, sağ elde özellikle periyot sonlarında benzer eşlik kalıplarının 

yinelendiği görülmektedir. Eserde toplamda dört farklı tempo değişimi yer almakta olup, bu değişimlerin her biri tema 

geçişleriyle eş zamanlı gerçekleşmektedir. Bu durum, form içerisinde bölümler arası ayrımın vurgulanması ve eserin 

dramatik yapısının güçlendirilmesi açısından işlevsel bir rol üstlenmektedir.

Eserin Ulusal Ögeler Taşıma Durumu 

Eserde gözlemlenen ritmik, melodik ve armonik yapılar, genel hatlarıyla Romantik dönem müziğinin karakteristik 

özelliklerini yansıtmaktadır. Melodik yapıdaki inici-çıkıcı çizgiler, geniş soluklu frazeler ve harmonik zenginlik, dönemin 

estetik anlayışına uygunluk göstermektedir. Eserde herhangi bir folklorik unsura, yani yerel ezgi, aksak ritim, modal dizi 

veya halk müziği kökenli yapı öğelerine rastlanmamaktadır. Bu bağlamda eser, evrensel Batı müziği dili çerçevesinde ele 

alınabilir; bestecinin biçimsel ve armonik tercihlerinde Batı klasik müzik geleneğine bağlı kaldığı ve eserin ulusal değil, 

evrensel bir estetik anlayışa hizmet ettiği söylenebilir.

Eserin Türk Piyano Edebiyatına Katkıları

Eserin biçimsel yalınlığı, melodik açıklığı ve öğretici karakteri, onun piyano eğitimi bağlamında pedagojik bir repertuvar 

parçası olarak değerlendirilebileceğini göstermektedir. Bu yönüyle Mithat Fenmen’in söz konusu eseri, Türk piyano 

eğitim literatürüne katkıda bulunmakla kalmayıp teknik gelişimi ve müzikal yorum yetisini kazandıran değerli bir 

çalışma niteliği taşımaktadır.



Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 116-136 133

Eser Besteci Tür Tarih Form Yapısı Armonik Yapı Melodik Yapı Ritmik Yapı
Ulusal 
Ögeler 
Taşıma 
Durumu

Türk Piyano 
Edebiyatına 
Katkıları

SCENES 
TURQUES

Cemal Reşit 
REY Süit 1928

3’lü form 
yapısı, Rondo 
yapısı

Modal Armoni Kısa motif hücreleri, 
kontrpuan dokuları

Dinamik, aksak 
ölçüler

Ulusal 
Ögeler 
Taşır

Solistik 
repertuvar

BEŞ PİYANO 
PARÇASI

Necil Kazım 
AKSES Süit 1929

3lü form 
yapısı, Rondo 
yapısı, serbest 
bölümler

Modal Armoni Pentatonik ve modal 
diziler, kısa motifler

Aksak ritimler, 
serbest rubato yapılar

Ulusal 
Ögeler 
Taşır

Solistik, ileri 
düzey eğitim 
repertuvarı

SONAT Necil Kazım 
AKSES

Piyano 
Sonatı 1929 Klasik sonat 

formu Modal Armoni Kısa keskin temalar ve 
uzun legato cümleler

Aksak ritimler, 
esnek ve dinamik 
hareketlilik

Ulusal 
Ögeler 
Taşır

Solistik, ileri 
düzey eğitim 
repertuvarı

PAYSAGES 
DE SOLEİL

Cemal Reşit 
REY Süit 1930

Kendi içinde 
serbest 
bölümler, 
programlı 
müzik ögeleri

Modal Armoni
Kısa motif hücreleri, 
kromatik diziler, 
modal yapılar

Dinamik ve çeşitli, 
aksak ölçüler, esnek 
ritmik karakter

Ulusal 
Ögeler 
Taşır

Solistik 
repertuvar

TÜRK Necil Kazım 
AKSES Envansiyon 1930 Kendi içinde 

serbest Kontrpuantal
Çok sesli modal 
melodik diziler, taklit 
tekniği

Dengeli
Ulusal 
Ögeler 
Taşır

Öğretim 
repertuvarı

PİYANO 
İÇİN SÜİT

Ahmet Adnan 
SAYGUN Süit 1931

3’lü form 
yapısı, kendi 
içinde serbest 
bölümler

Modal Armoni Modal diziler, kısa 
motif hücreleri

Aksak yapılar, 
değişen ölçü 
birimleri

Ulusal 
Ögeler 
Taşır

İleri düzey 
eğitim 
repertuvarı

BEŞ DAMLA Ulvi Cemal 
ERKİN Süit 1931 3’lü form yapısı Modal Armoni Enerjik, lirik melodik 

cümleler,
Aksak yapılar, 
durağan ve rubato 
etkili ritmik kalıplar

Ulusal 
Ögeler 
Taşır

Öğretim 
repertuvarı

BEŞ PARÇA 
“OYUN 
HAVALARI”

Hasan Ferit 
ALNAR Süit 1932

3’lü form 
yapısı, Rondo 
yapısı

Modal Armoni Yerel ezgi dokuları, 
modal diziler

Aksak yapılar, ritmik 
dinamizm

Ulusal 
Ögeler 
Taşır

Solistik, ileri 
düzey eğitim 
repertuvarı

VALS Mithat 
FENMEN Vals 1933

3’lü form 
yapısı, Rondo 
yapısı

Klasik Armoni Akorlarla desteklenen 
melodi 3/4 klasik vals ritmi

Ulusal 
Ögeler 
Taşımaz

Öğretim 
repertuvarı

Tablo 3: Cumhuriyetin ilk on senesinde bestelenen solo piyano eserlerinin genel değerlendirmesiTablo 3’te eserlerin genel bir değerlendirmesi verilmiştir. Bu dönemde bestelenen 

eserlerin genellikle süit formunda yazıldığı, kendi içinde serbest 3 bölmeli veya rondo formuna yakınlıklar barındırdığı, modal armoni kullanımları, melodik ve ritmik yapıları 

itibariyle ulusal ögeler taşıdıkları tespit edilmiştir.



134Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 116-136

Cumhuriyetin İlk On Yılında Bestelenmiş Solo Piyano Eserlerine Genel Bir Bakış
Sonuç

Bu çalışma; Türkiye’de piyano müziğinin tarihçesi her ne kadar Osmanlı İmparatorluğu’nun son dönemlerine kadar 

uzansa da Tanzimat dönemiyle piyano eğitimi önem kazanmaya başlamış, özellikle Cumhuriyet’in ilanı piyano müziği 

açısından bir dönüm noktası olmuştur.

Bu dönemde bestelenen piyano eserlerinde, Batı müziğine özgü armonik yapı, biçimsel yapı ve teknik özelliklerin yanı 

sıra, Türk halk müziği ile geleneksel makam müziğinden esinlenmelerin yer aldığı tespit edilmiştir. Dolayısıyla, Türkiye’ye 

özgü bir piyano müziği kimliği gelişmiştir. Cumhuriyetin ilk on yılında (1923-1933) bestelenmiş solo piyano eserlerinde 

de bu etkiler görülmüştür. Bu dönem eserlerinin büyük çoğunluğu “Türk Beşleri”ne aittir. 

Eserlerde, ulusal ögelerin gerek soyut biçimde gerekse doğrudan makamsal melodiler aracılığıyla işlendiği, eserlerin 

biçimsel yapılarında ise klasik formların oldukça esnetilmiş bir şekilde kullanıldığı tespit edilmiştir.

Ritmik yapılarda, basit zamanlı ölçüler (2/4, 3/4, 4/4) yerine, sıklıkla 5/8, 7/8 ve 9/8 gibi aksak usullerin tercih edildiği; 

melodik yapılarda ise kısa motifler üzerine kurulan, yer yer halk ezgilerini çağrıştıran ve modal özellikler taşıyan bir yapı 

görülmüştür. 

Armonik dil, geleneksel klasik armoniden oldukça uzaktır; bazı süit bölümlerinde atonalite ve kromatizm gibi çağdaş 

ögelerin öne çıktığı, bununla birlikte eserlerin genel armonik karakteri modal armoni çerçevesinde oluşturulmuştur. 

Bu armonik tercihler, bestecilerin hem yerel müzikal kimliklerini koruma hem de çağdaş müzik anlayışıyla bütünleşme 

çabası sonucudur. 

Sonuç olarak; Cumhuriyet dönemi Türk piyano müziği ve dolayısıyla solo piyano müzikleri hem teknik hem de estetik 

açıdan yerel ile evrensel arasında bir köprü kurma niteliği taşımaktadır. Aksak ritimler, modal melodik yapılar ve 

gelenekselden uzak armonik tercihlerin bir arada kullanılması, bu dönem eserlerine hem otantik hem de yenilikçi bir 

karakter kazandırmıştır. Bu bildiride, Cumhuriyet’in ilk on yılında bestelenmiş eserlerde görülen ritmik, melodik, biçimsel 

ve armonik ögeler, Cumhuriyet dönemi piyano eserlerinin analizinde belirleyici unsurlar olarak öne çıkmaktadır.

Etik kurul onayı

Bu araştırmada insan, hayvan ve hassas veriler kullanılmadığı için etik kurul onayı gerekmemektedir.

Yazarlık katkısı

Çalışmanın konsepti ve tasarımı: SZG; veri toplama: ENT; sonuçların analizi ve yorumlanması: ZSG, ENT; taslak 
makale hazırlığı: ZSG,ENT. Tüm yazarlar sonuçları gözden geçirmiş ve makalenin son halini onaylamıştır.Finansman 
kaynağı

Yazarlar, çalışmanın herhangi bir finansman almadığını beyan etmektedir. 

Çıkar çatışması 

Yazarlar, herhangi bir çıkar çatışması olmadığını beyan etmektedir. 



135Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 116-136

Cumhuriyetin İlk On Yılında Bestelenmiş Solo Piyano Eserlerine Genel Bir Bakış
Ethical approval

Ethical committee approval is not required for this research as it does not involve the use of human or animal subjects 
or sensitive data.

Author contribution 

Study, design and concept; SZG; data collection: ENT; analysis and interpretation of results: ZSG, ENT; writing of the 
study: ZSG,ENT. All authors reviewed the results and approved the final version of the manuscript.

Source of funding 

The authors declare the study received no funding.

Conflict of interest

The authors declare that there is no conflict of interest.

Kaynakça

Baltacı, A. (2019). Nitel araştırma süreci: Nitel bir araştırma nasıl yapılır?. Ahi Evran Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi, 5(2), 368-388.

Coşkuner, Ö. (2021). Eğitimci-Piyanist Piyanist-Eğitimci Mithat Fenmen. Eğitim Yayınevi.

İlyasoğlu, E. (2000). Kadın Besteciler. Yapı Kredi Yayınları.

İlyasoğlu, E. (2007). Çağdaş Türk Bestecileri.Yapı Kredi Yayınları.

İşkodralı, M. E. (2019). cumhuriyet, Türk müziği ve Türk beşlileri. Balkan Müzik ve Sanat Dergisi, 1(1), 23-30.

Küpana, M. N. (2014). Determination of the Conformity of the Work Miniatures by Necil Kazım Akses with the 

Objectives of the 2nd Grade Piano Course of Music Teaching Bachelor’s Degree Program. Procedia - Social and 

Behavioral Sciences, 141, 951-960. https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2014.05.164

Öztuna, Y. (1990). Türk Musikisi Ansiklopedisi. Ötüken Neşriyat.

Say, A. (1997). Müzik Tarihi (3. Baskı). Adalet Matbaası.

Selanik, C. (1996). Türkiye’de evrensel müzik. İ. L. Erol (Ed.), Müzik Sanatının Tarihsel Serüveni içinde (s. 293- 297). 

Doruk Yayımcılık.

Extended Abstract

Introduction

With the proclamation of the Republic, music became a key tool of cultural modernization, supported by new institutions 

such as the Musiki Muallim Mektebi and the Ankara State Conservatory and by sending young composers abroad for 

training. The group later known as the “Turkish Five”—Rey, Erkin, Saygun, Akses and Alnar—helped shape a new 

national musical language by blending Western polyphony with Anatolian melodic and rhythmic elements. This study 

https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2014.05.164


136

Erkan Nuri Türkmen, Zehra Seçkin Gökbudak

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 116-136

focuses on solo piano works composed between 1923 and 1933, examining their melodic, harmonic, rhythmic, formal 

and national characteristics to evaluate their role in the formation of early Republican Turkish piano literature.

Methods

This study adopts a qualitative, historical–documentary approach to analyze solo piano works composed in Turkey 

between 1923 and 1933. The sample, selected through criterion sampling, consists of nine works for which scores were 

accessible, including pieces by Rey, Akses, Erkin, Saygun, Alnar, and Fenmen. Data were gathered through systematic 

searches of online archives, printed catalogues, conservatory libraries, and private collections. Each work was examined 

in terms of form, melody, rhythm, harmony, national elements, and technical features, and the findings were organized 

thematically using descriptive analysis. The study is limited to solo piano works from the specified period and to the 

available score materials.

Findings, Discussion and Results

This study demonstrates that the proclamation of the Republic marked a decisive turning point for piano music in Turkey, 

as early Republican composers blended Western harmonic and formal principles with elements drawn from Turkish 

folk and makam traditions to create a distinct national piano identity. Solo piano works from 1923–1933—largely by 

the Turkish Five—feature flexible uses of classical forms, folk-inspired modal melodies, and frequent employment of 

aksak meters such as 5/8, 7/8, and 9/8. Their harmonic language departs from traditional tonality, incorporating modal 

harmony, chromaticism, and at times atonality. Overall, these works form a bridge between local musical heritage and 

modern Western techniques, giving early Republican piano music an innovative yet authentically national character.



137

Constructing National Identity Through Music: The Yu-Mex Case Study

Ulus Kimliğinin İnşasında Müziğin Rolü: Yu-Mex Örneği

 1Uludağ Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Türk Müziği Teorisi ve Etnomüzikoloji Bölümü,  Bursa, Türkiye

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 137-151

Alper Zengintaş  —  azengintas@gmail.com

Geliş tarihi/Received: 05.10.2025  —  Kabul tarihi/Accepted: 23.11.2025  —  Yayın tarihi/Published: 30.11.2025

Bu çalışma 24 Nisan 2025’te IV. Uluslararası Müzik Araştırmaları Öğrenci Kongresi’nde “Senkretik Bir Müzik ve Ulus Kimliği: Yu-Mex” başlığı ile 
bildiri olarak sunulmuştur.

Telif hakkı © 2025 Yazar(lar). Açık erişimli bu makale, orijinal çalışmaya uygun şekilde atıfta bulunulması koşuluyla, herhangi bir ortamda veya 
formatta sınırsız kullanım, dağıtım ve çoğaltmaya izin veren Creative Commons Attribution License (CC BY) altında dağıtılmıştır.

Copyright © 2025 The Author(s). This is an open access article distributed under the Creative Commons Attribution License (CC BY), which 
permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium or format, provided the original work is properly cited.

Alper Zengintaş1

Research Article - Araştırma Makalesi

ÖZ

Kimlik kuramları, bireylerin ya da toplulukların hem kendi benlik algılarını çeşitli yönlerden hem de 19. Yüzyıldan sonra 

ortaya çıkan modern devlet kavramınca yaratılan ulus kimliği ile bu toplulukların küresel siyasi ve kültürel ilişkilerini 

inceler. 1945-1992 yılları arasında yaşamış Yugoslavya Federal Cumhuriyeti ise ulus kimliğinin devlet eliyle inşasında 

dikkat çekici bir örnektir. Bu çalışma müzik aracılığı ile ulus kimliğinin nasıl inşa edildiği Yugoslavya ve senkretik bir 

müzik türü olan Yu-Mex örneği üzerinden incelemeyi amaçlamaktadır. Bu araştırmayı nitel araştırma deseni temelinde 

tasarlayarak, Yu-Mex müzik fenomenini tarihsel ve kültürel bir vaka analizi olarak ele almaya çalıştım. Araştırmanın veri 

setini öncelikle Yu-Mex’in ortaya çıkması fitilini ateşleyen bir film ve devamında 1950’li ve 60’lı yıllarda Yugoslavya’da 

popüler olan, dönemin sanatçıları tarafından Sırp-Hırvatça dillerinde yayımlanmış plak kayıtları gibi birincil kaynaklar 

ile Miha Mazzini’nin 2013 tarihli belgeseli gibi ikincil kaynaklar oluşturmaktadır. Bu kültürel ürünler, içerik ve söylem 

analizi perspektifinden incelenerek bu senkretik müzik türünün ortaya çıkışı, yayılımı ve çok etnisiteli Yugoslav 

ulus kimliğinin inşasındaki sosyo-kültürel rolünü yorumladım. Çalışma neticesinde elde edilen bilgiler bize Yu-Mex 

müziğinin, doğrudan devlet eliyle olmasa da dolaylı olarak Yugoslav ulus kimliğinin inşasında olumlu bir etkisi olduğunu 

göstermiştir.
Anahtar Kelimeler: Ulus kimliği, Yugoslavya, Meksika, Popüler Kültür

ABSTRACT

Identity theories examine the self-perceptions of individuals and communities, as well as their global political and cultural 

relations through the concept of national identity, which was forged by the modern state since the 19th century. The 

Federal Republic of Yugoslavia (1945–1992) serves as a remarkable example of the state-led construction of a national 

identity. This study aims to investigate how national identity is built through music, focusing on the case of Yugoslavia 

and the syncretic musical genre of Yu-Mex. Employing a qualitative research design, I have approached the Yu-Mex 

phenomenon as a historical and cultural case study. The dataset for this research comprises primary sources—notably 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0009-0001-2758-331X


138

Alper Zengintaş

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 137-151

the seminal film that led the emergence of Yu-Mex, followed by popular records released in Serbo-Croatian by artists of 

the 1950s and 60s—and secondary sources, such as Miha Mazzini’s 2013 documentary. I have interpreted the emergence, 

diffusion, and socio-cultural role of this syncretic music genre in the construction of a multi-ethnic Yugoslav national 

identity by analyzing these cultural products from the perspective of content and discourse analysis. The findings indicate 

that Yu-Mex music had a positive, albeit indirect, influence on the construction of the Yugoslavian national identity, 

rather than being a direct product of state engineering. 
Keywords: National Identity, Yugoslavia, Mexico, Popular Culture

Giriş

Ulus devletlerin ortaya çıktığı 19. Yüzyıldan günümüze dek ulus kavramı tek bir etnik topluluktan etnisite üstü bir kavrama 

evrilmiştir. Geleneksel olarak antropologlar ulus terimini etnik grup veya aşiret kavramlarıyla bir tutmuşlardır. Ancak 

20. yüzyılın ikinci yarısıyla başlayan post-kolonyal dönemde bu anlayış değişmiş; aralarında az miktarda bağ bulunan 

topluluklar üzerinde ortak bir ulus kimliği inşa edilmeye çalışılarak ulus-devlet kavramı yeni bir boyuta evrilmiştir 

(Lavenda ve Schultz, 2018). Balkanlar, Balkan Savaşları ile başlayan süreçte, önce Osmanlı İmparatorluğu’nun, ardından 

Habsburg Hanedanı’nın egemenliğinden kopmuştur. Bu miras üzerine kurulan Yugoslavya devleti ise tamamen dağıldığı 

1992 yılına dek, bünyesindeki Sırp, Hırvat, Boşnak, Arnavut ve Makedon gibi farklı etnik toplulukları “Yugoslav” ulus 

kimliği altında birleştirme arzusunda olmuştur (Calic, 2019). 

Özellikle 1945’te komünist rejime geçip, Yugoslavya Sosyalist Federal Cumhuriyeti adını alan Yugoslavya’da Başkan 

Josip Broz Tito bir ulus kimliği inşa edebilmek için kültürün her unsurunu kullanmıştır. Kahramanlık hikayeleri ile 

ülkenin her yerinde Kardeşlik ve Birlik1 sloganını kullanmasına rağmen 1992’de çeşitli sebeplerle dağılarak siyasi olarak 

sona ermiştir. Yine de o dönemi yaşamış kişilerce, icat edilmiş bu Yugoslav kültürü ve geleneğinin hatırası hafızalarda 

saklanmaktadır (Luthar ve Pušnik, 2010).

Bu çalışma Tito’nun Komünist Rusya’nın Başkanı Stalin ile 1940’lı yılların sonunda siyasi ilişkisini sonlandırması ve 

Yugoslavya’yı “Bağlantısızlar” arasında tuttuğu dönemde, altın çağını yaşayan Meksika sinemasından getirilen filmlerin 

Yugoslavya sinemalarında yayınlaması ardından ortaya çıkan ve Yu-Mex diye adlandırılan senkretik bir müzik türünün 

Yugoslav ulus kimliğinin oluşumu ve korunmasında etkilerini incelemeyi amaçlamaktadır. Günümüzde neredeyse 

unutulmuş olan bu müzik türü hakkında yapılan çalışmaların azlığı bu araştırmanın hem önemini hem de sınırlılığını 

oluşturmaktadır.

Bu çerçevede çalışmanın temel sorunsalı şudur: Coğrafi olarak birbirine bu denli uzak iki ülkenin müziğinden senkretik 

olarak doğmuş bir tür olan Yu-Mex müziği, Yugoslav ulus kimliğinin inşasında nasıl bir işlev üstlenmiş ve devlet destekli 

kimlik politikaları içinde kültürel birleştirici bir unsura nasıl dönüşmüştür?

1	  Bratstvo i jedinstvo: Sosyalist Yugoslavya’nın resmî sloganı olarak kullanılmıştır.



139Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 137-151

Ulus Kimliğinin İnşasında Müziğin Rolü: Yu-Mex Örneği

Yöntem

Bu çalışma, ulus kimliğinin inşasında müziğin rolünü Yugoslavya ve Yu-Mex müzik türü özelinde inceleyen nitel bir 

araştırma deseni temelinde tasarlanmıştır. Araştırmanın ana yaklaşımı, tarihsel ve kültürel bir vaka analizi olarak 

kurgulanmıştır. Vaka analizi yöntemi, belirli bir sosyal fenomenin (Yu-Mex müziğinin doğuşu, yayılması ve kültürel 

etkisi) kendi gerçek yaşam bağlamı içinde, derinlemesine ve bütüncül bir bakış açısıyla incelenmesine olanak tanımaktadır 

(Yin, 2015). Araştırma, olgunun yaşandığı dönemin sosyo-politik dinamiklerini (Soğuk Savaş, Bağlantısızlar Hareketi, 

Tito’nun iç politikaları vb.) göz ardı etmeden, kültürel bir ürünün çok etnisiteli bir toplumda nasıl bir birleştirici unsur 

haline geldiğini anlamayı hedeflemektedir.

Veri toplama süreci, birincil ve ikincil kaynakların analizine dayalı çok katmanlı bir yaklaşımla yürütülmüştür. Birincil 

kaynaklar, Yu-Mex fenomenini doğrudan ortaya çıkaran ve şekillendiren kültürel ürünlerden oluşmaktadır. Bu 

kapsamda, Yu-Mex’in popülerleşmesinde bir katalizör görevi gören ve 1952’de Yugoslavya’da gösterime giren Un Día de 

Vida (Jedan Dan Života) adlı Meksika yapımı film, başlangıç noktası olarak ele alınmıştır. Devamında, 1950’li ve 1960’lı 

yıllar boyunca Yugoslavya’da üretilen ve dönemin popüler sanatçılarına ait plak kayıtları incelenmiştir. Bu kayıtlar, 

Ivica Robić’in “Mama Juanita” gibi ilk dönem Sırp-Hırvatça uyarlamalarından, Trio Tividi gibi grupların daha gelişmiş 

orkestral düzenlemelerine ve Milić Ljubomir gibi sanatçıların özgün Yu-Mex bestelerine kadar türe ait evrimi gösterecek 

şekilde seçilmiştir. Müzik kayıtlarının yanı sıra, sanatçıların geleneksel Meksika kıyafetleriyle yer aldığı plak kapakları 

gibi görsel materyaller de analiz edilmiştir. İkincil kaynak olarak ise Miha Mazzini’nin 2013 tarihli YuMex belgeselinden 

faydalanılmıştır. Bu belgesel, hem döneme tanıklık eden kişilerle yapılan röportajları 

içermesi hem de fenomeni modern bir perspektiften yeniden değerlendirmesi açısından değerli bir veri sağlamıştır.

Verilerin analizinde içerik analizi (Krippendorff, 2013) ve söylem analizi (Gee, 2014) teknikleri bir arada kullanılmıştır. 

İçerik analizi, şarkı sözlerindeki temaları, müzikal yapıları ve plak kapaklarındaki görsel kodları sistematik bir şekilde 

tanımlamak için kullanılmıştır. Söylem analizi ise bu kültürel ürünlerin dönemin “Kardeşlik ve Birlik” (Bratsvo i 

Jedinstvo) gibi resmi söylemleriyle ve Yugoslav ulus kimliği inşasıyla nasıl bir ilişki kurduğunu, onlarla nasıl müzakere 

ettiğini veya onları nasıl yeniden ürettiğini anlamak amacıyla uygulanmıştır (Gee, 2014). Bu yolla, devlet eliyle doğrudan 

bir yönlendirme olmaksızın, popüler kültür aracılığıyla bir Yugoslav ulus kimliğinin nasıl dolaylı olarak inşa edildiği ve 

kitleler tarafından benimsendiği yorumlanmıştır. Araştırmanın coğrafi kapsamı, Yugoslavya’nın dağılmasının ardından 

Yu-Mex mirasını en yoğun barındıran ve dönemin en büyük plak şirketlerine (örn. Jugoton) ev sahipliği yapan Hırvatistan 

ve Sırbistan’daki örneklere odaklanmıştır.



140

Alper Zengintaş

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 137-151

Kuramsal Çerçeve

Ulus Kimliği

Benlik ve kimlik duygusu, sembolik etkileşimcilik ve fenomenolojik yaklaşım gereği sosyal etkileşimler olmadan 

gelişmez. Bireyler arasındaki ortak değerler, inanışlar, ritüeller ve düşünceler her ne kadar etnik ya da kültürel toplulukları 

oluşturmada etkili olsa da her birey yaşadığı sosyal deneyimleri algılamasındaki farklılıklar neticesinde bireysel kimliğini 

bundan bağımsız olarak ayrıca inşa eder. Kişiler içinde bulunduğu topluluğa ait ve kendi benliğine ait kimliklerini ayrı 

ayrı taşır (Nas, 2022). Her birey, bireysel kimliğini taşımaya devam etse de sosyal bir varlık olan insanın, aidiyet, kabul 

edilme, değer görme gibi hislere de ihtiyacı vardır. Bu da ancak bir topluluğa, bir sosyal sınıfa üye olmakla gerçekleşir 

(Burke ve Stets, 2023).

Topluluk ve sınıf kimlikleri ise bireylerin; diğer bireylerle iletişim kurmasını, her üyenin diğerleri tarafından beklenen 

davranış biçimlerini yerine getirmesini, grubun çeşitli faaliyetlerine katılmasını ve grubun ortak hedeflerine katkıda 

bulunmasını ve grubun sınırlarını korumasını içerir. Sosyal sınıflar topluluklar tarafından, üyelerinin topluluğun 

kaynaklarına erişimini kontrol etmek amacıyla yaratılır. Her birey hangi sosyal sınıfa ait olduğunu bilir ve ona göre 

davranır. Her birey aynı zamanda hangi sosyal sınıfa ait olduğunu ve hem kendinin hem topluluğun nasıl davranacağını 

önceden bilmeye ve “biz” ile “onlar” ayrımını hissetmeye ihtiyaç duyar (Burke ve Stets, 2023). Etnik kimlik de bu topluluk 

kimliklerinden biridir. Günümüzde antropolojik ve sosyolojik düşünce geleneğinde, bir etnik kimliğe ait olmak için 

biyolojik özelliklerden ziyade tarihsel ve mekânsal koşullarla oluşan ortak din, mezhep, dil ya da bir aileye bağlılık ya da 

ekonomik bir faaliyet ya da siyasi bir düşünce grubuna üye olmak yeterlidir (Lavenda ve Schultz, 2018). 

Ulus kimliği ise 18. yüzyılın sonlarında ve özellikle 19. yüzyılda tüm Avrupa’ya yayılan milliyetçilik akımı ile ortaya 

çıkmıştır. Öyle ki, o döneme kadar halkı kulları ve tebaası olarak gören kraliyet aileleri kendilerini yönettikleri ülkelerin 

halkının bir parçası, o ulusa ait birer birey olarak göstermeye başlamıştır. Örneğin Almanya’da Kaiser II. Wilhelm 

kendisini “Bir numaralı Alman” olarak ifade etmiştir (Anderson, 2023). Bu dönemde ulus kimliği bireysel, mezhepsel, 

dini, kültürel ya da etnik tüm diğer kimliklerin üstünde bir kimlik olarak görülmüştür (Hobsbawm, 2012).

Anderson (2023) Hayali Cemaatler adlı kitabında, milliyetçiliğin kültürel ürünleri olan şiir, düzyazı, müzik ve görsel 

sanatların ulus sevgisini “binlerce farklı biçimde açıkça ifade ettiğini” söylemektedir. Baily (1994) ise müziğin devlet 

eliyle bir Afgan ulus kimliğinin oluşturulmasında etkin bir rol oynadığından, ancak bu esnada yerel müzik çeşitliliğinin 

olumsuz etkilendiğinden bahsetmiştir. Hobsbawm (2012) ise “Nations and Nationalism Since 1780” adlı kitabının ikinci 

baskısında 20. yüzyılda milliyetçiliğin ulus kimliğinin çok güçlü bir kimlik çerçevesi haline gelse de sınıfsal, etnik ve 

bölgesel farkları tamamen yok edemediğini ve bunun aksine yeni yeni gerilim ve çatışmalara zemin hazırladığını savunur. 

Doğar (2016) ise Batı Balkanlardaki kimlik ve etnisite üzerine yaptığı çalışmasında bu bölgede kimlik, etnisite ve ulus 



141Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 137-151

Ulus Kimliğinin İnşasında Müziğin Rolü: Yu-Mex Örneği

kavramlarının neredeyse aynı olduğunu ve birbirine yerine kullanılabileceğini savunmaktadır. Bu birbiri içine geçişte de 

kültürün bir şemsiye misali bu kavramları içine aldığını ifade etmiştir.

Tüm bunların ışığında denebilir ki devletler devamlılıklarını sağlamak için ulus kimliğini kullanırken hâkim oldukları 

topraklardaki etnik ve sınıfsal kimlikleri görmezden geldiklerinde inşa etmeye çalıştıkları ulus kimliği bu etnik ve sınıfsal 

topluluklar arasında çatışmalar doğurur. Bu da ulus kimliğinin günümüzdeki paradigmasından farklı bir paradigmaya 

ihtiyaç duyduğunun bir göstergesi sayılabilir.

Bulgular

Yu-Mex Müziğine Giden Yolda Yugoslavya

Balkan Savaşlarından sonra Osmanlı İmparatorluğundan ayrılan Sırbistan, 1. Dünya Savaşında İttifak Devletleri 

tarafından işgal edildi. Buna karşılık olarak bölgede yükselen Slav Milliyetçiliği akımı neticesinde İtilaf Devletlerinden 

de destek alan Sırplar, Slovaklar ve Hırvatlar Yugoslavya Krallığı’nı kurdu. Yugoslavya, kelime anlamı olarak Güney 

Slavlarının Ülkesi anlamına gelmektedir (Calic, 2019).

1941’de bu kez Nazi Almanya’sı tarafından işgal edilen krallıkta Josip Broz Tito önderliğindeki gerilla hareketi ve 

Almanya’nın savaşı kaybetmesinden sonra 1945’te Tito liderliğinde Yugoslavya Sosyalist Federal Cumhuriyeti kuruldu. 

Rus Bolşevik Devriminde görev almış ve Stalin ile başta ilişkileri iyi olan Tito, gerek 2. Dünya Savaşındaki Nazi İşgalinde 

Rusya’nın yardım etmemiş olması, gerekse diğer fikir ayrılıkları neticesinde 1948 yılında Stalin ilişkilerini askıya aldığını 

duyurdu. Bu dönemde dünyada Sovyet Rusya ile Amerika arasındaki soğuk savaş yeni başlamıştı. Hemen her ülke kendini 

bir tarafta konumlandırmaya çalışırken bazı ülkeler ise bu ikiliğin dışında kalmayı tercih edecekti. 1961’de Bağımsızlar 

Hareketi’nin2 kurulmasıyla sonuçlanacak uluslararası girişimler silsilesi içerisinde 24 Mayıs 1946’da ilk kez Meksika ile 

diplomatik ilişki kuran Yugoslavya’nın başkentinde ilk Meksika büyükelçiliği 1951’de açıldı (Paredes Korber, 2011).

Demir Perde’nin ne doğusu ile ne de batısı ile ilişki kurmak istemeyen Yugoslavya çareyi o dönemde altın çağını yaşayan 

Meksika Sineması ve devrim temalı filmlerinde buldu. Bu kapsamda afişi Şekil 1’de görülen, 1950’de çekilen Un Día de 

Vida3 adlı siyah beyaz film 1952 yılının sonlarında Yugoslavya’daki sinemalarda da gösterime girdi (Irwin, 2010).

Un Día de Vida – Jedan Dan Života

Yönetmen: Emilio Fernandez

Müzik: Antonio Díaz Conde

Prodüksiyon: Cabrera Films

İlk Gösterim: 23 Kasım 1950 (Meksika)

2	  Non-Aligned Movement
3	  Hayatın Bir Günü (A Day in Life)



142

Alper Zengintaş

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 137-151

Şekil 1. 

Una Día de Vida filminin Yugoslavca afişi (Fernández, 1950).

Filmde 1910’daki Meksika Devriminde, biri idam cezasına çarptırılmış, diğeri de üst düzey bir asker olan iki eski arkadaşın 

hikayesi, devrim hakkında yazmak için oraya gelen Kübalı bir kadın gazeteci de hikâyeye eklenerek dramatik ve romantik 

bir şekilde anlatılmaktadır (Fernández, 1950). Irwin (2010) çalışmasında 14 Eylül 1997 tarihli Politika Express dergisinde 

Vladimir Lazarević’in bu film için “Son elli yılda Yugoslavya’da en çok izlenen film” dediğini aktarmaktadır. O dönemde 

sadece film değil, özellikle birçok sahnede duyulan Las Mananitas adlı ranchera türündeki şarkı büyük ses getirmiştir ve 

Yu-Mex türünün yıllar içinde ulaşacağı nokta için bir referanstır (Miholić, 2020). 

Yu-Mex’in Doğuşu ve Yugoslavya’da Popüler Oluşu

Filmin gişe başarıyla hemen hemen aynı anda, o dönemin popüler şarkıcılarından Ivica Robić ve Miljenko Sutlović 

1953 yılında şarkıyı hemen Hırvatçaya çevirip 45’lik olarak yayınlar (Robić ve Sutlović, 1953). Şekil 2’de görülen göbek 

etiketinde de Hırvatça olarak “Jedan dan Života filmindeki şarkı” yazmaktadır.

Şekil 2. 

Mama Juanita 45’liğinin göbek etiketi (Robić ve Sutlović, 1953).



143Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 137-151

Ulus Kimliğinin İnşasında Müziğin Rolü: Yu-Mex Örneği

Ivica Robić ve Miljenko Sutlović – Mama Juanita

Söz ve Müzik: Antonio Diaz Conde ve Mario Kinel

Orkestra: Plešni Sekstet “Jugotona”

Yayıncı: Jugoton C-6201

Yayın Yılı: 1953

O dönemde Hırvatistan’da filmdeki gibi bir mariachi orkestrası bulunmadığından Jugoton’un o dönemki kayıtlarında 

çokça icraları olan Plešni Sekstet adlı, dans müzikleri çalan altılı orkestra çalmıştır. Orkestral olarak klasik musica 

ranchera tınılarından uzak bir kayıt olsa da ezgisel olarak filmin havası korunmuştur (Miholić, 2020).

Aynı şarkı 1961’de bu kez dönemin popüler boyband’i Trio Tividi tarafından Popularne Meksikanske Pjesme4 adıyla dört 

parçadan oluşan bir 45’lik olarak olarak kaydedildi (Trio Tividi, 1961). Şekil 3’te plağının kapağı görülen bu kayıtta bu 

kez eşlikçi olarak Meksikanski Orkestar Nikice Kalogjere5 bulunuyordu. Škarica (2017) orkestrada trombon, klarnet, iki 

trompet, akustik gitar, kontrbas, iki mandolin ve iki keman ile birlikte iki viyola bulunduğundan bahseder (Aktaran 

Miholić, (2020).

Şekil 3. 

Trio Tividi’nin Popularne Meksikanske Pjesme 45’liğinin kapağı (Trio Tividi, 1961).

Trio Tividi – Mama Juanita

Söz ve Müzik: Antonio Diaz Conde ve Mario Kinel

Orkestra: Meksikanski Orkestra Nikice Kalogjere

Yayıncı: Jugoton EPY 3106

Yayın Yılı: 1961

4	  Popüler Meksika Şarkıları
5	  Nikice Kalogjere Meksika Orkestrası



144

Alper Zengintaş

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 137-151

1958 yılında çekilen ve Yugoslavya’da 20 Aralık 1965’te gösterime giren bir başka film ise müzikal/western türündeki 

Carabina 30-30 adlı filmdir. Bu film Yugoslavya’da Pesma za karabinu 30-306 adıyla gösterilmiştir (Delgado, 1958).

Şekil 4. 

Pesma za Karabinu 30-30 filminin Yugoslavya afişi (Delgado, 1958).

Carabina 30-30 – Pesma za Karabinu 30-30

Yönetmen: Miguel M. Delgado

Müzik: Genaro Nuñez

Prodüksiyon: Filmadora Chapultepec

İlk Gösterim: 25 Aralık 1958 (Meksika)

Yugoslavya’da kullanılan afişinin Şekil 4’te görülebileceği bu film, Yugoslav sosyalist ideolojisinin mücadele ruhuna 

hitap eden bir filmdir. Şöyle ki, filme adını veren Carabina 30-30 adlı tüfek Amerikan yapımı Winchester 1894 model 

tüfektir. 30-30 denmesinin sebebi ise 30 kalibreli fişeklere sahip olmasıdır. Bu tüfek ucuzluğu ve temin edilebilirliğinin 

kolaylığı sebebiyle Zapata Devrimi’nin adeta bir sembolü olmuş ve “Batı’yı yenen tüfek” adıyla anılır hale gelmiştir 

(Esch, 2018). Film, 30-30 tüfeğini kuşanarak Meksika Devrimi’ndeki isyan saflarına katılan bir askerin birinci ağızdan 

anlatısıdır. Filmin adıyla anılan şarkıda ise anlatıcının silahıyla birlikte cepheye yürüyüşü ve ulusu için savaşarak canını 

ortaya koyma kararlılığı işlenmektedir. Tito’nun Yugoslavya’sında da Partizanlar anlatısı çok güçlüdür (Calic, 2019). 

Meksika’daki bu “köylülerin silahıyla devrim yapma” teması Yugoslav partizanlarının hikayesiyle de birebir örtüştüğünden 

Yugoslavyalıların bu filmi sıradan bir film gibi değil kendi birlik ve isyan geçmişini hatırlayarak izlediğini düşünmek 

mümkündür.

6	  30-30 tüfeğinin şarkısı



145Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 137-151

Ulus Kimliğinin İnşasında Müziğin Rolü: Yu-Mex Örneği

Film gösterime girer girmez bu kez günümüzde hala hayatta olan ünlü şarkıcı Slavko Perović tarafından Pesma Karabina 

adıyla kaydedilmiş ve yine dönemin en büyük plak şirketi Jugoton tarafından yayınlanmıştır (Perović, 1965). Söz konusu 

45’liğin kapağı ve plak göbeği Şekil 5’te görülmektedir.

Şekil 5. 

Pesma Karabina 45’liğinin kapağı (Perović, 1965).

Slavko Perović – Pesma Karabina (Carabina 30-30)

Söz ve Müzik: Slavko Perović ve Genaro Nuñez

Orkestra: Studijski Meksikanski Ansambl

Yayıncı: Jugoton – EPY 3496

Yayın Yılı: 1965

Sırpça Sözleri Türkçe Karşılığı
Karabina trenta trenta

to je pesma moga kraja

to je pesma srca moga

koju tebi pevam, draga

Kada sutra krenem dalje

nikad nećeš biti sama

čućeš pesmu karabina

koju tebi pevam sada

Karabina otuz otuz

Bu benim sonumun şarkısı

Bu benim kalbimin şarkısı

Sana söylediğim ey sevgilim

Yarın yola çıktığımda

Asla yalnız kalmayacaksın

Karabinamın şarkısını duyacaksın

Sana söylediğim bu şarkıyı

Filmin orijinalindeki sözlere benzer sözlerle yayınlanan bu şarkı adeta Yugoslavya’da 2. Dünya Savaşı esnasında Nazi 

işgaline karşı verilen mücadeleyi anlatmaktadır. “Kada sutra krenem dalje” dizesi, şarkının basit bir çevirinin ötesinde 

Yugoslav dinleyicisinin 2. Dünya Savaşı’ndaki partizan fedakarlığı ile özdeşleştirdiği bir sadakat yemini haline geldiğinin 

bir göstergesi sayılabilir.



146

Alper Zengintaş

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 137-151

1967 yılına geldiğimizde Meksika kültürü Yugoslavya popüler kültürünün önemli bir ögesi haline gelmişti. Artık sadece 

çeviri değil özgün Yu-Mex eserleri de kaydediliyordu. Örneğin Şekil 6’da plak kapağı görülen bir kayıt ise yine 1967 

yılına aittir. Milić Ljubomir ve Ansambl Paloma’nın beraber icra ettiği Razvod Braka adlı bu şarkıda eşinden ayrılmak 

istemeyen birinin isyanı anlatılmaktadır. (Milić Ljubomir i Paloma, 1967).

Şekil 6. 

Milić Ljubomir’in Razvod Braka 45’liğinin kapağı (Milić Ljubomir i Paloma, 1967).

Milić Ljubomir i Paloma – Razvod Braka

Söz ve Müzik: Bogdan Čupić ve Milić Ljubomir

Orkestra: Ansambl Paloma

Yayıncı: Diskos

Yayın Yılı: 1967

Bu dönemde artık birçok türde Meksika filmi Yugoslavya’nın dört bir yanında gösterilmekte ve herkes tarafından 

izlenmektedir (Irwin, 2010). 1960’lı yıllarda Yugoslavya’da birden fazla “Meksikanski Ansambl” bulunduğu ve bunların 

birçok plakta orkestra olarak çalıştığını göz önüne aldığımızda Yu-Mex fenomeninin Yugoslavya’daki popüler müzik 

endüstrisine olan büyük etkisini görmek mümkündür. Bunun müziğe bir diğer yansıması da hemen her müzisyenin 

Meksika yerel giysileriyle fotoğraf çekilip kapağına koyduğu ve Meksika’nın ranchera müziği türünde ancak Sırpça ya 

da Hırvatça sözlerle kaydettiği plaklar şeklinde olmuştur. Tüm Yugoslavya’da dinlenir hale gelen Yu-Mex müzik türü o 

dönem için Yugoslavya’yı oluşturan farklı etnik toplulukların ortak paydası haline gelmiştir. Örneğin, Yugoslavya’nın 

dağıldığı döneme kadar aktif müzik hayatına devam eden Slavko Perović on altı milyon nüfuslu Yugoslavya’da bir 

milyonun üzerinde Yu-Mex türünde plak satarak büyük bir ticari başarı elde etmiştir (Esparza, 2017).

Perović ile 2017’de bir röportaj yapan BBC muhabiri Pablo Esparza, BBC’deki haberinde Perović’in İspanyolca bilmediğini 

belirtmiş ve kendisinden şöyle aktarmıştır: “Meksikalılar ve Sırplar birbirine çok benziyor.” (Esparza, 2017).

Bu müzik türünün halk nezdinde bu denli karşılık bulması, yalnızca siyasi konjonktürle değil, dinleyicinin duygusal 



147Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 137-151

Ulus Kimliğinin İnşasında Müziğin Rolü: Yu-Mex Örneği

dünyasıyla kurduğu ilişkiyle de açıklanabilir. Yu-Mex efsanesi Slavko Perović, bu kültürel adaptasyonu “Slav ruhu” ve 

“Meksika hüznü” arasındaki etkileşime bağlar: “Meksika şarkıları ile bizim şarkılarımız arasında büyük bir benzerlik 

var: Hüzün... Biz Slavlar da tıpkı Meksikalılar gibi, şarkı söylerken ağlamayı severiz” (Mazzini, 2022). Bu birincil ağızdan 

ifadeden yola çıkarak Yugoslav dinleyicisinin Meksika müziğini egzotik bulmaktan 

ziyade, savaş sonrası kendi travmalarını ve melankolisini yansıttığı bir ayna işlevi gördüğü düşünülebilir.

Meksika kültürü sadece gençlerin arasında değil Tito’ya kadar Yugoslavya’da hemen herkesin ortak popüler ikonu haline 

gelmiştir. 1963’teki büyük Meksika gezisinden önce 1962 yılbaşı gecesini Hırvatistan’ın Brioni şehrindeki başkanlık 

konutunda Şekil 7’de görüldüğü gibi geleneksel Meksika şapkası olan sombrero ile geçirmiştir.

Şekil 7. 

Josip Broz Tito 1962 yılbaşı gecesinde (Lista Eksponata, 2025).

1960’lı yılların sonunda tüm dünyaya yayılan, Beatles ve Rolling Stones gibi grupların öncülük ettiği Rock müzik 

Yugoslavya’da da Yu-Mex’i tahtından etse de Yugoslavya dağılana dek Yu-Mex türünde plaklar kaydedilmeye devam 

etti (Esparza, 2017). Günümüzde ise hala birçok insan eski Yugoslavya’yı anmak için Yu-Mex müziğiyle ilgilenmektedir. 

Örneğin Miha Mazzini 2012’de Paloma Negra adlı romanını Yu-Mex fenomeni etrafında inşa etmiştir (Mazzini, 2022). 

Hırvatistan’da hala birçok insan annesinin yaş günü kutlaması için Las Mananitas şarkısını söylemektedir (Miholić, 2020).

Sonuç ve Tartışma

Farklı etnik toplulukların ve farklı dillerin bünyesinde barındığı Yugoslavya devlet eliyle yapılan resmi milliyetçilik 

propagandalarının yanı sıra yakınında olan Rusya ve Avrupa’dan popüler kültür ögeleri almayı devlet bazında reddetmiş 

ve başta devlet eliyle daha sonra halkın büyük ilgisiyle kendiliğinden binlerce kilometre öteden, Meksika’dan ranchera 

müzik kültürünü alıp kendi popüler kültür ögesi haline getirmiştir. Burada Meksika’da da Tito benzeri bir figür olan 



148

Alper Zengintaş

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 137-151

Emiliano Zapata ve Meksika Devrimi’nin Yugoslav halkına 2. Dünya Savaşında çektiklerini hatırlatıyor olması da Yu-

Mex müziğinin bir anda popüler hale gelmiş olmasında etkili olmuştur.

Bir Yugoslav ulus kimliği inşa etmeye çalışan ve ülkesini bağımsızlar hareketi içinde tutan Tito kendi inşa etmeye çalıştığı 

Yugoslav ulusunun kültürüne yabancı bir kültürün göçü ile karşı karşıya kalmıştır. Aslında hiçbir yere ait olmayan ve icat 

edilmiş olan bu müzik türü kendini “Yugoslavlık kimliği” içinde bularak ulus kimliğinin bir parçası olmuştur. Burada 

Tito’nun avantajına olan durum ise göç eden bu kültürün, o kültürün taşıyıcıları tarafından değil kendi eliyle getirilmiş 

olmasıdır.

Stokes (2011) editörlüğünü de yaptığı Migrating Music adlı kitabın kendi kaleme aldığı bölümünde son birkaç on 

yılda post-kolonyal ulus devlet inşa etme projelerinin tümünün neo-liberal devrimlerce bozulduğundan bahseder. 

Yugoslavya’da da Yu-Mex müziğinin neo-liberal kültür akımlarına sonuna kadar karşı koyamasa da 1950’li ve 1960’lı 

yıllar boyunca Yugoslav kültürünü küresel kültür akımlarına karşı koruduğunu söylemek mümkündür.

Yu-Mex fenomeninin günümüzdeki varlığı, sadece nostaljik bir müzikal beğeni olarak değil, aynı zamanda Balkanlar’da 

yükselen etnik milliyetçiliğe karşı alternatif bir kimlik alanı olarak da okunabilir. Luthar ve Pušnik’in (2010) hatırlama 

pratikleri üzerinden tartıştığı üzere, Yugoslav geçmişine duyulan özlem (Jugo-Nostalgia) genellikle travmatik siyasi 

hatıralardan arındırılmış, gündelik hayatın “mutlu” anlarına odaklanır. Yu-Mex müziği işte bu noktada Sırp veya Hırvat 

etnik kimliklerinin çatışmalı tarihinden bağımsız, “üçüncü” ve tarafsız bir alan yaratır. Bugün Zagrepli veya Belgradlı 

bir gencin bu müzikte buluşabilmesi, katılaşmış modern ulus kimliği politikalarına karşı, müziğin sağladığı “yumuşak” 

ve “birleştirici” bir Yugoslav kültürel mirasına sığınma ihtiyacını yansıtmaktadır. Dolayısıyla Yu-Mex, bugün siyaseten 

var olmayan bir ülkenin, kültürel bellekte yaşamaya devam eden bir “hayali cemaatin” (Anderson, 2023) somut bir 

tezahürüdür.

Yu-Mex müziği tüm Yugoslavya’da etnisite fark etmeksizin gençlerin ortak müziği haline gelmiş bu da ortak bir Yugoslav 

kültürü yaratmaya çalışan Tito için faydalı olmuştur. Elbette, bu müzik Yugoslav ulus kimliğini oluşturan tek etken 

değildir. Tito yönetiminin resmi propaganda araçlarının yanında, Yu-Mex gibi bir popüler kültür ögesinin de tüm 

Yugoslavya’da ortak olması, onun bu ulus kimliğinin bir parçası olduğunun göstergesidir.

Ethical approval

Ethical committee approval is not required for this research as it does not involve the use of human or animal subjects 
or sensitive data.

Author contribution

Study conception and design AZ; data collection: AZ; analysis and interpretation of results: AZ; draft manuscript 
preparation: AZ. All authors reviewed the results and approved the final version of the article.

Source of funding



149Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 137-151

Ulus Kimliğinin İnşasında Müziğin Rolü: Yu-Mex Örneği

The authors declare the study received no funding.

Conflict of interest

The authors declare that there is no conflict of interest.

Etik kurul onayı

Bu araştırmada insan, hayvan ve hassas veriler kullanılmadığı için etik kurul onayı gerekmemektedir.

Yazarlık katkısı

Çalışmanın tasarımı ve konsepti: AZ, verilerin toplanması: AZ; sonuçların analizi ve yorumlanması: AZ; çalışmanın 
yazımı: AZ. Tüm yazarlar sonuçları gözden geçirmiş ve makalenin son halini onaylamıştır.

Finansman kaynağı

Yazarlar, çalışmanın herhangi bir finansman almadığını beyan etmektedir.

Çıkar çatışması

Yazarlar, herhangi bir çıkar çatışması olmadığını beyan etmektedir.

Kaynakça

Anderson, B. (2023). Hayali cemaatler: Milliyetçiliğin kökenleri ve yayılması (İ. Savaşır, Çev.). Metis Yayınları.

Baily, J. (1994). The role of music in the creation of an Afghan national identity, 1923-1973. M. Stokes (Ed.) içinde, Ethnicity, 

identity and music (ss. 45-60). Berg Publishers.

Burke, P. J., ve Stets, J. E. (2023). Identity theory (2. Baskı). Oxford University Press.

Calic, M.-J. (2019). A history of Yugoslavia (D. Geyer, Çev.). Purdue University Press.

Delgado, M. M. (Yönetmen). (1958).  Carabina 30-30  [Film]. Filmadora Chapultepec. www.imdb.com/es/title/

tt0275243Doğar, N. (2016). Kültür, kimlik, etnisite ve milliyet kavramları çerçevesinde Batı Balkanlar: Hofstede 

perspektifi. The Journal of Academic Social Science Studies, 11(52), 401-416.  http://dx.doi.org/10.9761/JASSS4829

Esch, S. (2018).  Modernity at gunpoint: Firearms, politics, and culture in Mexico and Central America. University of 

Pittsburgh Press.

Esparza, P. (2017, 1 Eylül). Yu-Mex, la sorpresiva historia de los mariachis y rancheras con los que México hizo bailar 

a un país que ya no existe. BBC News Mundo. 1 Kasım 2025 tarihinde www.bbc.com/mundo/noticias-41099890 

adresinden alındı.

Fernández, E. (Yönetmen). (1950).  Un día de vida  [Film]. Cabrera Films. www.imdb.com/title/tt0042396/Gee, J. P. 

(2014). An introduction to discourse analysis: Theory and method (4. Baskı). Routledge.

Hobsbawm, E. J. (2012). Nations and nationalism since 1780: Programme, myth, reality (2. Baskı). Cambridge University 

Press.

Irwin, R. M. (2010). Mexican Golden Age cinema in Tito’s Yugoslavia.  The Global South,  4(1), 151-166.  https://doi.

org/10.2979/gso.2010.4.1.151Krippendorff, K. (2013).  Content analysis: An introduction to its methodology  (3. 



150

Alper Zengintaş

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 137-151

Baskı). SAGE Publications.

Lavenda, R. H., ve Schultz, E. A. (2018). Kültürel antropoloji: Temel kavramlar (D. İşler ve O. Hayırlı, Çev.). Doğu Batı 

Yayınları.

Luthar, B., ve Pušnik, M. (Ed.). (2010). Remembering utopia: The culture of everyday life in Socialist Yugoslavia. New 

Academia Publishing.

Mazzini, M. (2022, 3 Şubat). YuMex—Yugoslav Mexico [Video]. Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=oL33I39nlV0 

Miholić, I. (2020). From Central America to Southeastern Europe: Mexican and Yu-Mex music and its echoes in 

Croatian music today. L. Mellish, N. Green, & T. Zebec (Ed.) içinde,  Music and dance in Southeastern Europe: 

Migrations, carnival, sustainable development  (ss. 79-84). Institute of Ethnology and Folklore Research; ICTM 

Croatia National Committee.

Milić Ljubomir i Paloma. (1967). Razvod braka [Plak]. Diskos. 1 Kasım 2025 tarihinde www.discogs.com/release/2897267 

adresinden alındı.

Muzej Jugoslavije. (2025, 22 Ocak). Lista eksponata [Fotoğraf]. http://muzej-jugoslavije.org/en/lista-eksponata/

Nas, F. (2022). Aidiyet türü olarak kimlik, etnisite ve ulusçuluk kavramları arasındaki ilişki.  Sosyologca, (23), 69-83. 

https://sosyologca.org/files/sosyologca/a14b791d-57bf-4581-ab8c-af692a6899bb.pdf

Paredes Korber, J. D. (2011). Manual de organización de la Embajada de México en la República de Serbia  (No. MO-

SEB-29). Secretaría de Relaciones Exteriores. sre.gob.mx/images/stories/docnormateca/manexte/embajadas/

moemserbia12.pdf

Perović, S. (1965). Pesma karabina [Plak]. Jugoton. www.discogs.com/release/2480910

Robić, I., ve Sutlović, M. (1953).  Mama Juanita  [Taş Plak]. Jugoton www.discogs.com/release/3469030Škarica, S. 

(2017). Tvornica glazbe: Priče iz Dubrave: Bilješke za biografiju ili various artists, knijga prva: 1947-1969. Croatia 

Records.

Stokes, M. (2011). Migrant/migrating music and the Mediterranean. J. Toynbee & B. Dueck (Ed.) içinde, Migrating music 

(ss. 28-37). Routledge. https://doi.org/10.4324/9780203841754

Trio Tividi. (1961).  Mama Juanita  [Plak]. Jugoton. www.discogs.com/release/1284380Yin, R. K. (2015).  Case study 

research: Design and methods (5. Baskı). SAGE Publications.

Extended Abstract

Introduction

This study critically investigates the unique intersection of popular culture and political engineering within the Socialist 

Federal Republic of Yugoslavia (1945–1992), specifically examining the construction of a supranational identity through 

the lens of “Yu-Mex” music. As the socialist state sought to forge a cohesive “Yugoslav” consciousness capable of 

https://doi.org/10.4324/9780203841754


151Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 137-151

Ulus Kimliğinin İnşasında Müziğin Rolü: Yu-Mex Örneği

superseding deeply rooted ethnic divisions, it inadvertently found a powerful unifying mechanism in the syncretic sounds 

of Mexican music. Following the 1948 political rupture with Stalin and a simultaneous rejection of Western capitalist 

cultural imperialism, Yugoslavia turned to the “Non-Aligned” world, importing Mexican Golden Age cinema—such as 

the seminal Un Día de Vida—which resonated profoundly with local audiences.

Method

Employing a robust qualitative case study design, this research utilizes content and discourse analysis to examine a 

diverse array of primary sources, including archival vinyl records by popular artists like Ivica Robić and Slavko Perović, 

film posters, and secondary documentaries. The analysis reveals that the emergence of Yu-Mex was not merely an exotic 

trend but a cultural phenomenon anchored in shared revolutionary narratives. The imagery of the Mexican Revolution—

epitomized by the “Carabina 30-30”—paralleled the Yugoslav Partisan struggle against fascism, allowing the genre to 

function as a vehicle for collective memory and ideological legitimization expressed in the Serbo-Croatian language.

Findings, Discussion and Results

The findings demonstrate that Yu-Mex achieved massive commercial success and received tacit endorsement from 

President Tito, thereby embedding itself into the official cultural fabric. Consequently, the study posits that Yu-Mex 

established an impartial trans-ethnic cultural sphere, effectively bridging internal ethnic divides by facilitating an affective 

identification  between Yugoslav socio-historical experiences and the  thematic pathos  of Mexican  rancheramusic. 

Ultimately, this genre provided a non-binary medium for national cohesion, leaving a legacy of “Jugo-Nostalgia” that 

persists as a sanctuary of cultural memory in the post-Yugoslav era.



152

Philosophical and Cultural Factors in the Birth of Opera in 17th Century 
Europe

17. Yüzyıl Avrupa’sında Operanın Doğuşundaki Felsefi ve Kültürel 

Etmenler

 1Ankara Müzik ve Güzel Sanatlar Üniversitesi, Müzikoloji Bölümü, Ankara, Türkiye

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 152-168

İlkim Nur Su  —  ilkim.su1@gmail.com

Geliş tarihi/Received: 09.10.2025  —  Kabul tarihi/Accepted: 23.11.2025  —  Yayın tarihi/Published: 30.11.2025

Bu makale, 24-26 Nisan 2025 tarihlerinde gerçekleştirilen “IV. Uluslararası Müzik Araştırmaları Öğrenci Kongresi”nde sözlü bildiri olarak 
sunulmuştur.

Telif hakkı © 2025 Yazar(lar). Açık erişimli bu makale, orijinal çalışmaya uygun şekilde atıfta bulunulması koşuluyla, herhangi bir ortamda veya 
formatta sınırsız kullanım, dağıtım ve çoğaltmaya izin veren Creative Commons Attribution License (CC BY) altında dağıtılmıştır.

Copyright © 2025 The Author(s). This is an open access article distributed under the Creative Commons Attribution License (CC BY), which 
permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium or format, provided the original work is properly cited.

İlkim Nur Su1  

Research Article - Araştırma Makalesi

ÖZ

Sanatsal faaliyetler, tarih boyunca kültürel ve felsefi akımların etkisiyle sürekli değişim ve farklılaşma göstermiştir. Bu 

çalışmada, sanatsal dönüşümün önemli bir formu olan Opera’nın 17. yüzyıl Avrupa’sındaki doğuşunu şekillendiren 

kültürel ve felsefi etmenlerin izdüşümü incelenmektedir. Araştırma, tarihsel içerik analizi yöntemine dayanmakta olup, 

16. ve 17. yüzyıl Avrupa sanat, siyasi ve kültürel tarihine ait birincil ve ikincil kaynaklar literatür taraması yoluyla veri 

olarak toplanmıştır. Toplanan veriler, Opera’nın ortaya çıkışını sağlayan Rönesans hümanizminin Antik Yunan dramasına 

olan ilgisi ile Barok dönemin Affetti (duygulanım) merkezli estetik anlayışı bağlamında tematik olarak çözümlenmiştir. 

Analizler, Rönesans ile canlanan antik drama ilhamının, Barok dönemdeki duygusal ifadenin sanatta merkezi konuma 

gelmesiyle birleşerek Opera’nın doğuşunu tetiklediğini göstermektedir. Araştırmanın temel bulgusu, Opera’nın yalnızca 

bir sanat formu değil, aynı zamanda dönemin siyasi gücünü ve toplumsal atmosferini yansıtan yeni bir kamusal ifade ve 

propaganda aracı olarak işlev gördüğüdür. Sonuç olarak, bu dönemdeki felsefi ve kültürel etkileşimler, Opera’nın Avrupa 

sanat tarihindeki yerini ve sonraki dönemler üzerindeki kalıcı etkilerini şekillendirmiştir.
Anahtar Kelimeler: Opera, Barok dönem, Rönesans Dönem, Sanat tarihi, Kültür-Felsefe

ABSTRACT

Artistic activities have continuously demonstrated change and differentiation throughout history, largely influenced by 

cultural and philosophical movements. This study examines the projection of the cultural and philosophical factors 

that shaped the genesis of Opera in 17th-century Europe, a significant form of this artistic transformation. The research 

is based on the method of historical content analysis, utilizing primary and secondary sources pertaining to 16th and 

17th-century European art, political, and cultural history, which were collected through a literature review. The gathered 

data are thematically analyzed within the context of Renaissance humanism’s interest in Ancient Greek drama and the 

Baroque era’s Affetti (affection/emotion) centered aesthetic understanding, which enabled the emergence of Opera. The 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0009-0001-2625-2658


153Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 152-168

17. Yüzyıl Avrupa’sında Operanın Doğuşundaki Felsefi ve Kültürel Etmenler
analyses show that the inspiration from classical drama, revitalized by the Renaissance, combined with the centralization 

of emotional expression in art during the Baroque period, triggering the birth of Opera. The main finding of the study 

is that Opera functioned not only as an art form but also as a new public expressive and propaganda tool, reflecting the 

political power and social atmosphere of the time. Consequently, the philosophical and cultural interactions during this 

period permanently shaped Opera’s place in European art history and its subsequent influence on later periods.

Keywords: Opera, Baroque Era, Renaissance Era, Art History, Culture-Philosophy

Giriş

17. Yüzyıl Avrupası hem sanatsal hem de entelektüel anlamda köklü değişimlerin yaşandığı, estetik anlayışlarının 

yeniden şekillendiği bir döneme işaret eder. Bu dönüşüm, özellikle müzik ve dramatik anlatıyı birleştiren Opera sanatının 

doğuşuyla doruk noktasına ulaşmıştır. Opera’nın ortaya çıkışı, tesadüfi bir olaydan ziyade, dönemin iki büyük kültürel 

akımının—Rönesans Hümanizmi ve Erken Barok Dönemin duygusal estetiği—kesişiminin kaçınılmaz bir sonucudur.

Rönesans’ın etkisiyle canlanan Antik Yunan ve Roma kültürüne duyulan ilgi, özellikle felsefeciler ve sanatçılar arasında 

Antik Yunan’da müzikle icra edilen dramaların (tragedia per musica) yeniden yaratılması fikrini doğurmuştur. Eş zamanlı 

olarak, Barok Dönemde duyguların (Affetti) sanatta merkezi bir yer edinmesi, müzikal ifadenin duygusal yoğunluğunu 

artırarak Opera’nın dramatik anlatım diline zemin hazırlamıştır (Bianconi, 1987; Koenigsberger, 1987).

Opera, temellerini Floransa’daki Camerata gibi entelektüel çevrelerin araştırmalarından alarak, şiir, dramatik anlatı ve 

müziği bütünleştiren yeni bir sanat formu sunmuştur. 17. yüzyıl İtalya’sında, Medici Ailesi ve diğer soylu hanedanların 

himayesinde gelişen bu form, ortaya çıktığı andan itibaren yalnızca estetik bir tür olmanın ötesine geçmiştir. Opera, aynı 

zamanda dönemin ideolojik, siyasal ve kültürel yapılarını yansıtan güçlü bir kamusal ifade ve propaganda aracı hâline 

gelmiştir (Rosand, 2007). Özellikle soylu evlilikleri, zafer kutlamaları ve dinî festivaller gibi önemli toplumsal olaylarda 

sahnelenmesi, onun siyasal gücün ve soylu ihtişamın bir göstergesi olarak kullanıldığını açıkça ortaya koyar.

Bu bağlamda, bu araştırma sanat formunun çok boyutlu işlevini incelemeyi temel almaktadır. Araştırmanın temel 

problem cümlesi, bu kritik tarihsel dönemece ait dinamikleri derinlemesine incelemeyi hedeflemektedir. Temel 

Araştırma Sorusu: 16. ve 17. yüzyıl Avrupası’ndaki Rönesans Hümanizmi ve Erken Barok Dönemi felsefi ve kültürel 

etmenleri, Opera sanatının doğuşunu ve ilk dönemdeki siyasal-toplumsal işlevini hangi yollarla şekillendirmiştir? Bu 

temel sorudan hareketle, araştırmanın yanıt arayacağı alt problem soruları ise şunlardır:

1.	 Rönesans Hümanizmi’nin Antik Yunan dramasına olan ilgisi, Opera’nın biçimsel yapısını (monodi stili) nasıl 
etkilemiştir?

2.	 Barok Dönemin Affetti Kuramı merkezli duygusal estetik anlayışı, Opera’nın dramatik anlatım diline ne tür 
katkılarda bulunmuştur?

3.	 Opera’nın soylu himayesi altında gelişimi, dönemin siyasal gücünü ve toplumsal yapısını yansıtan bir 



154

İlkim Nur Su

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 152-168

propaganda aracı olarak işlev görmesine nasıl olanak sağlamıştır?

Bu çerçevede araştırmanın amacı, Opera’nın dönemin estetik, felsefi ve siyasal atmosferiyle olan karmaşık etkileşimini 

analiz etmek, böylece araştırmanın alana özgün katkısını ortaya koymaktır. Araştırma, ilk Opera örneklerinin (örneğin 

Dafne, Euridice ve Claudio Monteverdi’nin eserleri) içerik ve biçimsel özelliklerini değerlendirerek, bu sanat formunun 

erken dönem Avrupa toplumlarındaki kültürel işlevini analiz etmeyi amaçlamaktadır. Bu araştırma, Tarihsel İçerik 

Analizi yöntemi kullanılarak yürütülecektir. Yüzyıllamda, 16. ve 17. yüzyıl Avrupa sanat, siyasi ve kültürel tarihine ait 

birincil (librettolar, Camerata raporları) ve ikincil kaynaklar sistematik bir literatür taraması yoluyla toplanacak, ardından 

Opera’nın ortaya çıkışını sağlayan temel kavramlar (Hümanizm, Affetti Kuramı, dramatik anlatı) bağlamında tematik 

olarak çözümlenecektir.

Kavramsal Çerçeve ve Literatür Bağlamı

Bu araştırma, Opera’nın doğuşunu etkileyen süreçleri, Erken Modern dönem Avrupa’sının iki temel entelektüel ve estetik 

akımı olan Rönesans Hümanizmi ve Barok Estetiği bağlamında incelemektedir. Aşağıda, bu temel kavramların Opera 

sanatının biçimlenmesindeki rolü, literatürdeki veriler ışığında detaylandırılmıştır.

Rönesans’tan Barok’a Geçiş: Siyasal ve Toplumsal Zemin

16. ve 17. yüzyıllar, Avrupa tarihinde derin siyasal, dini ve kültürel dönüşümlerin yaşandığı, Erken Modern dönem 

olarak adlandırılan kritik bir geçiş dilimidir. Bu yüzyıllar, Opera gibi yeni sanat formlarının ortaya çıkmasına zemin 

hazırlayan çok katmanlı ve kesişen süreçlere sahne olmuştur (Koenigsberger, 1987).

Bu dönemde, siyasal yapıda güçlü ve merkeziyetçi ulus-devlet anlayışının ilk tohumları atılmıştır. Özellikle İtalya’da, 

Rönesans’tan devralınan entelektüel miras (Antik Yunan dramasına dönüş fikri) ile aristokratik hanedanların gücü 

birleşmiştir. Opera’nın ilk örnekleri, Floransa’daki Camerata gibi himaye edilen çevrelerde doğmuş ve kısa sürede 

Venedik’te ticarileşerek, soylu patronajın hem gösteriş aracı hem de siyasi propaganda platformu hâline gelmiştir (Rosand, 

2007; Bianconi, 1987). Coğrafi keşiflerin yarattığı ekonomik değişimler ve şehirleşmenin artışı, yeni bir tüccar sınıfının 

ortaya çıkışını sağlamış; bu durum Venedik’te Opera’nın saraylardan çıkıp ilk halka açık ticari tiyatrolara taşınmasına 

olanak tanımıştır (Wrightson, 2002).

Felsefi Temel: Antik Çağ İlgisi ve Affetti Kuramı

Opera’nın biçimsel ve duygusal yapısı, Rönesans hümanizmi ve Barok estetiğinin felsefi ilkeleriyle doğrudan ilişkilidir.

Hümanizm ve Tragedia Per Musica: Rönesans hümanizmi, felsefeyi ve sanatı insan merkezine alarak, Antik Yunan 

kültürüne olan ilgiyi yeniden canlandırmıştır. Bu entelektüel akımın en somut sonuçlarından biri, Antik Yunan’da şiirin 



155Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 152-168

17. Yüzyıl Avrupa’sında Operanın Doğuşundaki Felsefi ve Kültürel Etmenler
müzik eşliğinde icra edildiği inancıyla dramatik anlatı ve müziği birleştirme çabasıdır. Bu felsefi arayış, polifoninin (çok 

sesliliğin) kelimenin anlamını gölgelemesi eleştirisiyle birleşerek, monodi (tek sesli müzik) stilinin gelişimini zorlamıştır.

Affetti (Duygulanım) Kuramı: Barok dönemin duygusal yoğunluk ve dramatik etki arayışı, felsefi düzeyde Affetti Kuramı 

ile temellendirilmiştir. Bu kuram, müziğin temel görevinin dinleyicide belli tutkuları (neşe, öfke, hüzün) sistematik 

olarak uyandırmak olduğunu savunur. Besteciler, bu kuramı kullanarak duygusal durumları müzikal figürlerle (Affetti) 

eşleştirmiş ve böylece Opera’nın dramatik ikna gücünü artırmayı hedeflemişlerdir (McClary, 2012).

Kültürel Etmen: Reformasyon ve Sanatın İdeolojik Temsili

Kültürel alanda, Reformasyon ve ona tepki olarak gelişen Karşı-Reformasyon hareketlerinin yarattığı dini gerilim ve 

duygusal yoğunluk, Barok sanatın dramatik estetiğini tetiklemiştir.

Dini Gerilim ve Estetik: Reformasyon’a tepki olarak gelişen Karşı-Reform hareketi, dini ve siyasi nüfuzu pekiştirmek için 

sanatı kullanmıştır (Eisenstein, 1980). Bu dönemde sanat, yalnızca estetik bir üretim alanı değil, aynı zamanda hem kilise 

hem de monarşi tarafından ideolojik bir temsil aracı olarak işlev görmüştür. Opera’nın duygusal yoğunluğu, abartılı görsel 

tasarımı ve dramatik müzikal dili, Karşı-Reformasyon’un duygulara hitap eden bu estetiğiyle güçlü bir örtüşme içindedir. 

Sanat eserleri, yöneticilerin otoritesini yüceltmenin bir biçimi hâline gelmiştir (McClary, 2012; Pettegree, 2005).

Yöntem

Bu araştırma, tanımlanan problem cümlesine yanıt bulmak üzere nitel araştırma yaklaşımı doğrultusunda yürütülmüştür. 

Araştırmanın deseni, tarihsel olguların ve düşünsel akımların sanatsal bir form üzerindeki etkisini derinlemesine 

anlamayı sağlayan Tarihsel İçerik Analizi olarak belirlenmiştir. Bu yöntem, bir sanat formunun ortaya çıkış sürecini, 

dönemin sosyal, siyasal ve entelektüel bağlamıyla ilişkilendirerek sistematik olarak incelemeyi temel alır ve çalışmanın 

tarihsel bağlam ile sanatsal dönüşüm arasındaki ilişkileri çözümlemesini sağlar.

Veri Kaynakları ve Toplama Süreci

Araştırmanın verileri, belirlenen amaca yönelik olarak sistematik bir literatür taraması yöntemiyle toplanmıştır. 

Çalışmanın temel kaynak havuzu, 16. ve 17. yüzyıl Avrupa sanat, siyasi ve kültürel tarihine ait birincil ve ikincil 

kaynaklardan oluşmaktadır:

  Birincil Kaynaklar: Araştırmanın özgünlüğünü ve analitik derinliğini desteklemek amacıyla, dönemin entelektüel 

yaşamına ışık tutan Floransa Camerata çevresindeki yazışmalar, ilk Opera örneklerinin (Dafne, Euridice) librettoları ve 

dönemin estetik tartışmalarını içeren risaleler sistematik olarak incelenmiştir.

 İkincil Kaynaklar: Opera tarihi (Bianconi, Rosand), Erken Modern Avrupa tarihi (Koenigsberger, Wrightson) ve müzik 



156

İlkim Nur Su

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 152-168

estetiği (McClary) üzerine yazılmış, uluslararası akademik standartları karşılayan kitaplar, dergi makaleleri ve tezlerdir. 

Bu kaynaklar, Opera’nın doğuşunun tarihsel ve felsefi bağlamını kurmak için kullanılmıştır.

Veri Analizi

Toplanan veriler, tematik analiz yoluyla çözümlenmiştir. Bu analiz süreci, çalışmanın araştırma sorusuna sistematik 

cevaplar bulabilmek adına, Opera’nın doğuşunu tetikleyen ve ona şekil veren üç ana tema (kavramsal çerçeve) etrafında 

yapılandırılmıştır:

1.	 Rönesans Hümanizmi ve Antik Çağ İlgisi: Antik Yunan draması (tragedia per musica) fikrinin yeniden 
canlanmasının Opera’nın biçimsel yapısına (tek sesli Monodi) etkisi.

2.	 Barok Estetiği ve Duygusal İfade (Affetti Kuramı): Sanatta duygulanımın merkezi konuma gelmesinin 
Opera’nın müzikal dilini nasıl dönüştürdüğü ve dramatik etkiyi nasıl artırdığı.

3.	 Siyasal ve İdeolojik İşlev: Opera’nın soylu hanedanların himayesinde bir propaganda, soylu ihtişamı ve güç 
gösterisi aracı olarak nasıl kullanıldığı.

Analizler, bu temalar çerçevesinde, tarihsel olayların kronolojik sunumundan kaçınılarak, Opera’nın biçimsel ve içeriksel 

yapısındaki değişimler ile yukarıda belirtilen kültürel ve felsefi etmenler arasındaki nedensel ve ilişkisel bağları ortaya 

koymaya odaklanmıştır.

Çalışmanın Sınırlılıkları

Bu araştırma, Opera sanatının tarihsel gelişimini bütünsel olarak ele almak yerine, özellikle 16. ve 17. Yüzyıl Avrupa 

bağlamındaki Rönesans hümanizmi ve Erken Barok dönemin siyasal ve felsefi etkilerine odaklanarak sınırlandırılmıştır. 

Bu sınırlılık, çalışmanın derinlemesine analiz yapabilmesi için önemlidir. Dolayısıyla, 18. yüzyıl sonrası dönemlere, farklı 

coğrafyalardaki Opera ekollerine ya da türün sonraki evrelerine doğrudan yer verilmemiştir.

Bu bölümde, Tarihsel İçerik Analizi yöntemiyle çözümlenen birincil ve ikincil kaynaklardan elde edilen bulgular, 

araştırmanın temel problem soruları çerçevesinde sistematik olarak yorumlanmaya çalışılmıştır. Analiz edilen veriler, 

Opera’nın doğuşunun Rönesans Hümanizmi ve Erken Barok Dönemin felsefi, siyasal ve estetik dinamiklerinin olası bir 

sonucu olduğu yönünde önemli işaretler sunmaktadır.

Bulgular

Rönesans Hümanizmi ve Monodi Stiliyle Biçimsel Yapıya Etkisi

Bulgu: Analizler, Opera’nın biçimsel yapısında kilit rol oynayan monodi stilinin (tek sesli müzik) Rönesans Hümanizmi’nin 

Antik Yunan dramasına dönüş arayışından kaynaklandığına dikkati çekmektedir. Floransa Camerata çevresindeki 

entelektüeller (Bianconi, 1987), polifoninin metnin anlamını ve duygusal gücünü gölgelemesine yönelik eleştiriler 



157Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 152-168

17. Yüzyıl Avrupa’sında Operanın Doğuşundaki Felsefi ve Kültürel Etmenler
sonucunda, metni merkeze alan resitatif tarzı geliştirmeyi hedeflemişlerdir (Taruskin, 2006).

Yorum ve Bütünleştirme: Bu biçimsel yenilik, Alt Problem Sorusu 1’i aydınlatmaktadır: Monodi stili, sadece bir teknik 

tercih olarak değil; hümanizmin birey ve onun içsel duygusal deneyimini merkeze alan felsefesinin müziğe aktarılmış 

rasyonel bir sonucu olarak değerlendirilebilir. Bilimsel Devrimle gelen rasyonel düşüncenin etkisiyle (Wrightson, 2002), 

müziğin geleneksel (polifonik) yapısından uzaklaşarak duygusal ifadeyi rasyonel bir formülle maksimize etme amacını 

taşıdığı düşünülmektedir. Dolayısıyla Opera’nın biçimsel temeli ile dönemin entelektüel eğilimi arasında güçlü bir ilişki 

gözlemlenmektedir.

Barok Estetiği, Affetti Kuramı ve Dramatik İfadenin Derinleşmesi

Bulgu: Barok Dönemin Affetti Kuramı merkezli estetik anlayışı, Opera’nın dramatik anlatım dilini duygusal yoğunluk 

açısından dönüştürdüğüne işaret etmektedir. Claudio Monteverdi’nin L’Orfeo (1607) gibi eserlerinin incelenmesi, 

bestecilerin müzikal araçları dinleyicide belli tutkuları sistematik olarak uyandırmak için kullandığı yönündeki kuramsal 

yaklaşımı desteklemektedir (McClary, 2012). Arya formunun gelişimi, bireysel duygusal durumların sahne üzerinde 

görkemli bir şekilde sergilenmesine olanak tanıdığı görülmektedir.

Yorum ve Bütünleştirme: Bu bulgu, Alt Problem Sorusu 2’yi açıklamaya yardımcı olmaktadır: Opera’nın duygusal 

yoğunluğu, sadece estetik bir gelişim değil, aynı zamanda Karşı-Reformasyon hareketinin halk üzerinde duygusal etki ve 

manevi yücelik yaratma ihtiyacına verilen olası bir cevap olarak yorumlanabilir (Eisenstein, 1980). Müziğin bu şekilde 

dramatik ve ikna edici bir güce kavuşması, Opera’yı salt eğlence aracı olmaktan çıkarıp, toplumsal değerleri pekiştiren 

bir sanatsal yapıya dönüştürme potansiyeli taşımıştır.

Opera’nın Siyasal ve İdeolojik Temsil Aracı Olarak İşlevi

Bulgu: Birincil kaynak analizi, Opera’nın soylu hanedanların himayesi altında gelişerek dönemin siyasal gücünü yansıtan 

bir propaganda aracı olarak işlev gördüğü yönünde önemli bulgular sunmaktadır. İlk Opera yapıtlarının Medici Ailesi 

gibi aristokratlar tarafından önemli toplumsal olaylarda sipariş edilmesi ve sahnelenmesi, onun siyasal gücün ve soylu 

ihtişamın bir göstergesi olarak kullanıldığını göstermektedir (Rosand, 2007). Fransa’da Lully’nin eserleri, XIV. Louis 

döneminde mutlak monarşinin görkemini kutlayan zirve noktaları olarak kabul edilmektedir (Cowart, 1989).

Yorum ve Bütünleştirme: Bu bulgu, Alt Problem Sorusu 3’ü yanıtlamakta ve Kavramsal Çerçevedeki Sekülerleşme ve 

Merkezileşme temasını derinleştirmektedir. Erken Modern Devletler, kilise otoritesinin zayıflamasıyla (sekülerleşme) 

boşalan ideolojik alanı Opera aracılığıyla doldurmuş olabilirler. Opera’nın Venedik’te ticari tiyatrolara taşınması 

(Wrightson, 2002) ise, bu ideolojik gücün sadece soylulara değil, yükselen tüccar sınıfı tarafından da tüketildiğini ve 

dönemin ekonomik değişimlerinin kültürel tüketimi nasıl şekillendirdiğini gösteren bir gösterge olarak ele alınabilir. 



158

İlkim Nur Su

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 152-168

Bu, Opera’nın dönemin siyasi felsefesinin ve toplumsal kaymalarının çok boyutlu bir yansıması olarak incelenmesi 

gerekliliğini ortaya koymaktadır.

Avrupa’da 16. ve 17. Yüzyılda Tarihsel ve Siyasal Dönüşümler

Bu bölüm, araştırmanın temelini oluşturan tarihsel, siyasal ve felsefi zemini, ilgili akademik literatür temelinde 

incelenmektedir. Bu analiz, Opera’nın doğuşunun sadece sanatsal bir rastlantı değil, aynı zamanda dönemin siyasi, 

toplumsal ve felsefi dinamiklerinin kaçınılmaz bir sonucu olduğunu ortaya koymayı amaçlar.

16. ve 17. yüzyıllar, Avrupa tarihinde köklü siyasal, dini ve kültürel dönüşümlerin yaşandığı, Erken Modern dönem 

olarak adlandırılan kritik bir geçiş dilimidir (Koenigsberger, 1987). Bu dönemde, siyasal yapıda merkeziyetçi ulus-devlet 

anlayışının ilk tohumları atılmış; mutlak monarşilerin yükselişi, sanatı ve kültürü güç ve otoriteyi meşrulaştıran bir araç 

olarak kullanma ihtiyacını doğurmuştur. Özellikle İtalya’da, Rönesans’tan devralınan entelektüel miras (Antik Yunan 

dramasına dönüş fikri) ile aristokratik hanedanların gücü ve himayesi birleşmiştir. Opera’nın ilk örnekleri, Floransa’daki 

Camerata gibi himaye edilen entelektüel çevrelerde doğmuş ve soylu patronajın hem gösteriş aracı hem de siyasi 

propaganda platformu hâline gelmiştir (Rosand, 2007; Bianconi, 1987).

Kültürel alanda, Reformasyon ve Karşı-Reformasyon hareketlerinin yarattığı dini gerilim ve duygusal yoğunluk, 

Barok sanatın dramatik ve ihtişamlı estetiğinin yükselişini tetiklemiştir. Opera’nın duygusal yoğunluğu, abartılı görsel 

tasarımı ve dramatik müzikal dili, duygulara hitap eden bu Barok estetiğiyle birebir örtüşmektedir (McClary, 2012). 

1517 yılında Martin Luther’in başlattığı Reformasyon hareketi ve buna tepki olarak gelişen Karşı-Reformasyon, sanatı 

ideolojik bir temsil aracı olarak kullanmıştır (Pettegree, 2005). Ayrıca, Coğrafi Keşiflerin yarattığı ekonomik değişimler 

ve şehirleşmenin artışı, yeni bir tüccar sınıfının ortaya çıkışını sağlamış; bu sınıfın kültürel tüketim talebi, Opera’nın 

Venedik’te saraylardan çıkıp ticari tiyatrolara taşınmasına olanak tanımıştır (Wrightson, 2002). Bilimsel Devrimle gelen 

rasyonel düşünce ise, müziğin form ve yapı arayışını etkileyerek Opera’nın monodi gibi biçimsel yeniliklerine zemin 

hazırlamıştır (Taruskin, 2006). Dolayısıyla, 16. ve 17. yüzyıl Avrupa’sı, Opera’nın hem doğuşunu hem de hızla bir tür 

olarak kurumsallaşmasını sağlayan politik, ekonomik ve entelektüel zeminini oluşturmuştur.

Diplomasi, Savaş ve Coğrafi Keşiflerin Etkisi

17. Yüzyılın başında yaşanan en önemli siyasal olaylardan biri olan Otuz Yıl Savaşı (1618–1648), basit bir dini çatışmanın 

ötesine geçerek, Avrupa’daki büyük güçlerin politik ve ekonomik çıkar mücadelesine dönüşmüştür. Kıta genelinde büyük 

bir yıkıma yol açan bu savaş, 1648’de imzalanan Westphalia Antlaşması ile sona ermiştir. Bu antlaşma, modern anlamda 

ulus-devlet sisteminin temellerini atan, egemen devletler arasında yeni bir diplomatik düzenin doğmasına zemin 

hazırlayan ilk hukuki düzenlemelerden biri olarak kabul edilmektedir. Bu yeni düzen, Avrupa’da siyasal istikrar arayışını 

ve merkeziyetçi yönetimlerin gücünü pekiştirmiştir (Koenigsberger, 1987).



159Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 152-168

17. Yüzyıl Avrupa’sında Operanın Doğuşundaki Felsefi ve Kültürel Etmenler
Siyasi istikrarsızlık ve uzun süren savaş ortamı, Avrupa’nın ekonomik yapılanması üzerinde derin etkiler yaratmıştır. 

16. yüzyıldan itibaren hız kazanan Coğrafi Keşifler ve kolonizasyon, Avrupa’nın dış dünyayla ilişkilerini dönüştürmüş, 

yeni ticaret yolları ve koloniler üzerinden kıtaya önemli bir zenginlik akışı sağlamıştır. İspanya ve Portekiz gibi denizci 

güçlerin değerli maden kaynaklarına erişimi, Avrupa ekonomisinin genişleyip büyümesini destekleyen kritik bir 

faktör olmuştur. Bu ekonomik büyüme, ulusal zenginliği artırmayı amaçlayan ve devletin ekonomik faaliyetlere sıkı 

müdahalesini öngören merkantilist politikaların yaygınlaşmasını beraberinde getirmiş, bu da devletlerin uluslararası 

ticaret üzerindeki kontrolünü daha da artırmıştır (Wrightson, 2002).

Otuz Yıl Savaşı’nın yarattığı büyük ekonomik yıkım ile Coğrafi Keşiflerin getirdiği ekonomik potansiyel, Avrupa’da siyasal 

ve ekonomik yapının yeniden inşasını hızlandırmıştır. Savaş sırasında zarar gören ekonomiler, sömürge kaynaklarıyla 

toparlanmaya çalışmış; diplomatik istikrar, uluslararası ekonomik ilişkilerin gelişmesine zemin hazırlamıştır. Bu 

dönemde devletler arası ilişkilerde ekonomik ve siyasal çıkarlar belirleyici hâle gelmiş, bu durum da sanatın üretimini 

ve desteklenme biçimlerini doğrudan etkilemiştir. Devlet gücünün temsil araçlarından biri hâline gelen sanat, bu 

çerçevede yalnızca estetik değil, mutlakiyetçi ideolojiyi yayan güçlü bir araç olarak da önem kazanmıştır (Taruskin, 

2006). Opera’nın Venedik’teki ticarileşmesi dahi, savaş sonrası toparlanan ve yükselen tüccar sınıfının ekonomik gücüyle 

yakından ilişkilidir.

Kültürel Yansımalar ve Barok Sanatın Estetik Temeli

16. ve 17. yüzyıllarda Avrupa’da yaşanan siyasi ve dini değişimler, kültür ve sanat alanında belirgin yansımalar yaratmış, 

özellikle Barok sanat anlayışının doğuşunu ve gelişimini doğrudan etkilemiştir. Bu dönemde sanat, yalnızca estetik bir 

ifade olmanın ötesine geçerek hem dini hem de siyasi mesajların iletildiği güçlü bir araç hâline gelmiştir. Özellikle Barok 

sanat, dramatik anlatım gücü ve abartılı biçim diliyle, izleyicinin duygu dünyasına hitap eden bir yaklaşım sergilemiştir 

(Wrightson, 2002).

Barok sanatın bu güçlü görsel dili, hem Katolik Karşı-Reformu hem de Protestan düşünce yapısı tarafından farklı 

şekillerde değerlendirilmiştir. Katolik Kilisesi, Barok tarzı özellikle dini inançları yüceltmek ve otoritesini pekiştirmek 

amacıyla kullanmıştır. İtalya, Fransa ve İspanya gibi Katolik coğrafyalarda sanat, hem kiliselerin gücünü temsil eden bir 

unsur olmuş hem de toplumsal düzenin kutsal temellere dayandığı mesajını vermiştir (Eisenstein, 1980). Bu bağlamda 

sanat, yalnızca bireysel ifade değil, aynı zamanda siyasal gücün görsel temsili hâline gelmiştir.

Barok dönemin estetik anlayışında ışık ve gölge kullanımının yoğunluğu dikkat çekicidir. Bu teknik, izleyicide duygusal 

ve manevi bir etki yaratmayı hedeflemiştir. Caravaggio’nun resimlerindeki keskin ışık-gölge kontrastları ya da Bernini’nin 

heykellerindeki hareket ve duygusallık, izleyiciyi yalnızca görsel değil, duygusal olarak da eserinin içine çeken unsurlardır 

(Koenigsberger, 1987). Bu sanat eserlerinde Tanrısal güç ya da kraliyet otoritesi gibi kavramlar, biçimsel yoğunluk 



160

İlkim Nur Su

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 152-168

aracılığı ile temsil edilir.

Fransa’da XIV. Louis döneminde Barok sanat, monarşik iktidarın ihtişamını yansıtmak amacıyla kullanılmıştır. Versailles 

Sarayı gibi büyük yapılar, kralın mutlak gücünü vurgulayan estetik düzenlemelerle donatılmıştır. Böylece sanat, yalnızca 

dinsel değil, aynı zamanda siyasi bir temsil aracı olarak işlev kazanmıştır (Pettegree, 2005).

Diğer yandan, Protestan bölgelerde Barok sanatın etkisi daha sade ve içsel bir üslupla kendini göstermiştir. Hollanda 

Altın Çağı’nda Rembrandt ve Vermeer gibi sanatçılar, gündelik hayatı konu alan resimlerinde ilahi olanı sıradanın içinde 

görünür kılmaya çalışmışlardır. Bu anlayış, Protestanlığın bireysel inanç temelli yapısıyla örtüşür; sanat burada bir 

ihtişam aracı değil, manevi bir iç gözlem kapısıdır (Rosand, 2007).

Bu çerçevede Barok sanat, 16. ve 17. yüzyıldaki siyasi ve dini gerilimlerin estetik alandaki bir yansıması olarak 

değerlendirilebilir. Sanatın hem kamusal hem de bireysel alanda bu kadar yoğun anlam yüklenmesi, dönemin politik-

sosyal atmosferiyle ciddi bir ilişki içinde şekillendiğini göstermektedir.

Sekülerleşme ve Merkezileşme

Reformasyon sonrasında Avrupa’da yoğunlaşan dini çatışmalar ve mezhepsel parçalanma, kıtada seküler yönetim 

anlayışının güçlenmesine ve merkezi monarşilerin yükselişine neden olmuştur. Dini otoritenin parçalanması, monarşik 

yapıların kendilerini dinin üstünde konumlandırmasına olanak tanımış ve modern ulus-devlet yapılarının temelleri 

böylece atılmıştır. Bu süreç, uluslararası ilişkilerde dahi dini kaygıların yerini siyasi pragmatizme bırakmasını sağlamıştır 

(Koenigsberger, 1987).

Bu merkezileşme süreci, özellikle Fransa’daki mutlak monarşilerde hem dini hem de siyasi gücü tek elde toplama 

biçimini almıştır. Kraliyet otoritesi, iktidarının meşrulaştırılması için sanatı bir araç olarak kullanmıştır. Rönesans’ın 

yeniden canlandırdığı Antik kahramanlık temaları ve mitolojik konular, monarşinin büyüklüğünü ve ilahi kökenini 

vurgulamak için sıklıkla tercih edilmiştir. Örneğin, Opera’nın Jean-Baptiste Lully gibi besteciler aracılığıyla Fransız 

sarayında kurumsallaşması, kraliyet törenlerinin ve mutlakiyetçi estetiğin bir zirve noktasıdır (Cowart, G., 1989). Opera, 

bu bağlamda, halka değil, monarşinin görkemini ve düzenini kutlayan seçkin bir kitleye hitap eden kamusal bir gösteri 

hâline gelmiştir.

Sekülerleşmenin yaygınlaşması, toplumsal düşünce sistemlerinin ve sanatsal temaların köklü bir değişim geçirmesine 

yol açmıştır. Laikleşme eğilimi, sanatçıların dini konuların yanı sıra dünyevi, mitolojik ve pastoral temalara yönelmesini 

sağlamıştır. Bu yönelme, bireyin duygusal ve entelektüel deneyimlerine odaklanan, haz ve arzu gibi seküler motivasyonları 

işleyen eserlerin doğmasına zemin hazırlamıştır (McClary, 2012). Müzikte bu durum, dramatik ve duygusal anlatımın 

gelişmesini desteklemiş; dini müzikten uzaklaşan tiz virtüöz vokaller ve tutkulu recitativo stilleri, bu dünyevi duyguları 



161Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 152-168

17. Yüzyıl Avrupa’sında Operanın Doğuşundaki Felsefi ve Kültürel Etmenler
ifade etme aracı hâline gelmiştir. Bu müzikal ve tematik dönüşüm, Opera’yı din dışı temaları işleyebilen, yeni bir 

entelektüel tiyatro formu olarak sağlamlaştırmıştır.

Sonuç olarak, sekülerleşme ve merkezileşme, Opera’nın hem ideolojik amacını (monarşik gücü yüceltme) hem de 

tematik içeriğini (dindışı konulara odaklanma) doğrudan belirleyen iki temel siyasal ve kültürel etmen olmuştur. Bu 

dönüşüm, Opera’nın sadece bir eğlence aracı değil, aynı zamanda dönemin siyasal felsefesinin ve toplumsal kaymalarının 

bir yansıması olarak incelenmesi gerektiğini göstermektedir.

 Bilimsel Gelişmelerin Sanat Üzerindeki Rasyonel Etkisi

16. ve 17. yüzyıllar, Avrupa’da Kopernik, Kepler, Galileo ve Newton gibi figürlerin öncülüğünde, skolastik ve mistik 

yapıyı aşarak deneysel ve matematiksel temellere dayanan bir Bilimsel Devrim çağıdır. Bu devrim, doğa bilimlerinde 

çığır açmakla kalmamış, aynı zamanda insanın evrene, doğaya ve kendi yeteneklerine bakış açısında köklü bir paradigma 

değişikliği yaratmıştır (Wrightson, 2002). Akılcılığın ve gözleme dayalı bilginin yükselişi, Avrupa entelektüel yaşamının 

her alanını derinden etkilemiştir.

Bilimsel Devrimle şekillenen bu rasyonel bakış açısı, sanatta ve özellikle müzikte form ve yapı arayışı olarak kendini 

göstermiştir. Müzik artık yalnızca geleneksel kalıplara bağlı bir ifade biçimi olmaktan çıkmış, Pisagor’dan miras kalan 

matematiksel oranlara dayalı düzenlemelerle rasyonel bir temel kazanmıştır. Taruskin (2006)’in vurguladığı gibi, Barok 

dönem bestecileri, müziği bir “duygu bilimi” olarak ele almaya başlamış; belirli müzikal tekniklerin (örneğin, disonanslar 

ve ritimler) dinleyicide beklenen duygusal tepkileri nasıl uyandırdığını sistematik olarak incelemiştir. Bu sistematik 

yaklaşım, müziğin teorik temellerinde daha analitik ve yapısal yaklaşımların hâkim olmasına yol açmıştır.

Bu rasyonelleşme çabası, özellikle Opera’nın doğuşunda kendini en belirgin şekilde göstermiştir. Antik Yunan dramasına 

geri dönüş çağrısı yapan Floransa Camerata çevresi, müziğin sözün dramatik gücünü nasıl artıracağını bilimsel bir problem 

gibi ele almıştır. Opera’nın doğuşunda kilit rol oynayan monodi stili, eski çok sesli (polifonik) müziğin karmaşıklığından 

kaçınarak, metnin netliğini ve duygusal yoğunluğunu maksimize etme çabasının rasyonel bir sonucudur. Bu sayede, 

sanat, rasyonel yapıyı soyut ve duygusal yönelimlerle birleştirerek, çok boyutlu bir ifade alanı hâline gelmiş; Opera’nın 

dramatik anlatım gücü, bilimsel düşüncenin getirdiği sistematik form arayışıyla beslenmiştir.

Operanın Ortaya Çıkışını Şekillendiren Felsefi ve Sanatsal Düşünceler

17. Yüzyıl İtalya’sı, Rönesans’ın entelektüel mirasını taşıyan ve Barok dönemin estetik ilkeleriyle şekillenen dinamik bir 

kültürel ortam sunmuştur. Bu dönemde sanat, yalnızca estetik bir faaliyet olmaktan çıkmış; düşünsel dönüşümlerin de 

yansıtıcısı hâline gelmiştir. Opera da bu çerçevede, felsefi ve sanatsal yönelimlerin kesişiminde doğmuş, yenilikçi bir 

ifade biçimi olarak kabul edilir (Rosand, 2007; McClary, 2012).



162

İlkim Nur Su

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 152-168

Operanın doğuşunu etkileyen temel unsurlardan biri, Antik Yunan felsefesi ve özellikle tragedya anlayışının yeniden 

gündeme gelmesidir. Rönesans hümanizmi, Antik Çağ’ın sanatsal değerlerini yeniden keşfetme ve çağdaş sanat anlayışına 

entegre etme çabası içindeydi (Koenigsberger, 1987). Bu bağlamda, müziğin ve şiirin birleşimi ile oluşan antik tragedya 

formlarından ilham alınarak, duygusal aktarımı kuvvetli dramatik yapılar geliştirilmiştir. Floransa’daki Camerata grubu, 

bu antik formları temel alarak müziğin ifade gücünü artırmayı ve insan ruhunu etkileyen sahne yapıları kurmayı 

amaçlamıştır (Bianconi, 1987).

Bu bağlamda geliştirilen monodi tarzı, operanın oluşum sürecinde belirleyici bir rol oynamıştır. Monodi (Tek bir melodik 

çizginin basit akor eşliğindeki desteklenerek icra edildiği müzik), çok sesliliğin sınırlarını aşarak sözün ve müziğin daha 

net duyulmasını sağlamak ve anlatımı güçlendirmek amacıyla ortaya çıkmıştır. Bu müzikal anlatım biçimi hem metni 

ön plana çıkaran hem de dinleyici üzerinde doğrudan bir duygusal etki bırakan bir tarz olarak operanın temellerini 

oluşturmuştur (Taruskin, 2006; Griffiths, 2010).

Barok dönemin genel estetik anlayışı da operanın gelişiminde etkili olmuştur. Barok sanat, izleyiciyi derinden etkileyen 

teatral formlar ve abartılı duygusal ifadeler üzerine kuruluydu. Opera, Barok’un yoğun dramatik atmosferini sahne ve 

müzik aracılığı ile somutlaştırmış, izleyicilere hem görsel hem de işitsel bir deneyim sunmuştur (McClary, 2012; İlke 

Boran, 2007). Duyguların abartılı ifadesi (affetti teorisi), konuların çoğunlukla mitolojik ya da tarihsel olması ve bu 

temaların sahne üzerinde yeniden kurgulanması, Operayı dönemin kültürel ruhunu taşıyan güçlü bir sanat formuna 

dönüştürmüştür.

Sonuç olarak, Operanın 17. Yüzyılda İtalya’da ortaya çıkışı, yalnızca estetik bir gelişim değil; aynı zamanda dönemin felsefi 

eğilimlerinin ve entelektüel arayışlarının bir ürünüdür. Antik düşünceye duyulan ilgi, yeni müzikal anlatım biçimlerinin 

denenmesi ve Barok dönemin teatral duyarlılığı birleşerek Batı müzik tarihinde etkisi günümüzde dek süren güçlü bir 

sanat formunun doğmasına zemin hazırlamıştır (Rosand, 2007; Cowart, 1989; Bianconi, 1987).

Bu noktada, Operanın yalnızca sanatsal bir yenilik olarak değil, aynı zamanda bir dünya görüşü olarak şekillendiğini 

söylemek mümkündür. Müziğin sadece estetik bir haz aracı değil, düşünceyi, duyguyu ve anlatıyı sahnede bir araya 

getiren çok katmanlı bir yapı olması, bu dönemin insan anlayışıyla da doğrudan bağlantılıdır. Bu yönüyle opera, çağının 

felsefi ve kültürel ruhunu hem bireysel hem de toplumsal düzeyde temsil eden bir ifade biçimi olarak değerlendirilebilir. 

Antik Felsefenin Yeniden Canlanışı ve Dramma Per Musica’nın Kurumsallaşması

Rönesans dönemi, sadece bilimsel ve sanatsal alanlarda değil; Antik Yunan düşünce dünyasının yeniden keşfiyle 

karakterize edilen derin bir zihinsel dönüşüme sahne olmuştur. Bu yeniden canlanış, özellikle estetik düşünce ve sanat 

pratiklerinde etkili olmuş; Antik Yunan tragedyalarının birleşik söz, müzik ve hareket anlayışı, 16. Yüzyıl sonlarında 

Floransa’da etkin bir entelektüel topluluk olan Camerata Fiorentina’nın birincil ilham kaynağı hâline gelmiştir (Bianconi, 



163Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 152-168

17. Yüzyıl Avrupa’sında Operanın Doğuşundaki Felsefi ve Kültürel Etmenler
1987; Taruskin, 2006).

Bu grup, dönemin saray çevresinde bir araya gelen filozof, müzisyen ve şairlerden oluşmaktaydı. Temel hedefleri, Antik 

Yunan sanatının ahenkli ruhunu yeniden canlandırmak üzerine bir söz-müzik birlikteliği yaratmak ve bu yolla duygusal 

ifadeyi en üst düzeye çıkarmaktı (McClary, 2012).

Kilit Figürler ve Teknik Yenilikler

Bu estetik anlayışın ilk somut örneği, Jacopo Peri’nin “Euridice” (1600) adlı eseridir. Bu eser, monodinin dramatik 

potansiyelini sergileyen ve opera türünün doğuşuna işaret eden önemli bir çalışmadır (Griffiths, 2010). Ancak, bu ifade 

tarzını kurumsal ve sanatsal açıdan zirveye taşıyan isim Claudio Monteverdi olmuştur. Onun “Orfeo” (1607) adlı eseri, 

monodinin sınırlarını genişleterek hem müzikal hem de sahneleme açısından daha kompleks bir yapı sunmuş ve operayı 

çağdaş anlamda bir sanat formuna dönüştürmüştür (Taruskin, 2006).

Monteverdi, müziği metnin anlamına hizmet eden bir araç olarak konumlandıran, duygusal yoğunluğa odaklanan ikinci 

pratik (seconda pratica) anlayışının en önemli temsilcisi olarak kabul edilir. Bu yaklaşım, müzikal süslemeyi azaltarak 

anlatı gücünü merkeze almıştır.

Barok Estetiği ve Güç Temsili

Barok dönemin estetik anlayışı, özellikle duygusal yoğunluk, abartılı ifade biçimleri ve teatral anlatım üzerine kuruluydu. 

Bu dönemde opera, sadece bir sahne sanatı değil, aynı zamanda siyasi ve dini temsil biçimi hâline gelmiştir. Gerek 

Monteverdi’nin eserlerinde gerekse Venedik’te kurulan ilk halk operalarında, müzik ile sahnelemenin iç içe geçtiği 

görkemli yapıtlarla izleyici üzerinde derin bir etki yaratılması hedeflenmiştir.

Özellikle saray törenlerinde ve dinsel ritüellerde Opera hem bir eğlence hem de dönemin hükümdarlarının güç gösterisi 

olarak işlev görmüştür (Warrack, 2001; Rosand, 2007). Operanın görsel ihtişamı ve duygusal manipülasyon gücü, siyasi 

ve sosyal hiyerarşileri pekiştiren bir araç olarak kullanılmasına olanak tanımıştır.

Müzikal olarak ise, bu gelişmelerin temelini monodi ile kullanılan Basso Continuo tekniği oluşturmuştur. Basso 

Continuo (Sürekli Bas), harmonik temeli sağlayan ve duyguların açık, doğrudan biçimde ifade edilmesine olanak tanıyan 

bir müzikal doku sunarak operanın yapı taşlarını oluşturmuştur (Cowart, 1989). Özellikle resitatif (konuşma diline yakın 

anlatım) ve arya (duygusal odaklı şarkı) gibi anlatımsal formların gelişmesi, müziğin sadece estetik bir araç değil, anlatı 

gücü olan ayrılmaz bir bileşen olarak kullanılmasını sağlamıştır (McClary, 2012).

Bu çerçevede bakıldığında bu dönem, sadece sanatsal bir dönüşüm değil; aynı zamanda bireyin duygusal derinliğini 

anlamaya yönelik felsefi bir çabanın da göstergesidir. Opera, dönemin insan anlayışıyla doğrudan bağlantılı bir ifade 



164

İlkim Nur Su

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 152-168

biçimi olarak ele alınmalı ve sanatın hem düşünsel hem de duygusal bir alanı kapsadığı bu ortamda çok boyutlu bir 

temsil gücü kazandığı unutulmamalıdır.

Avrupa’daki İlk Opera Örnekleri ve İçerikleri

Avrupa’da opera sanatının doğuşu, 16. yüzyıl sonlarında Floransa’da ortaya çıkan Camerata Fiorentina çevresindeki 

entelektüel ve sanatsal arayışların etkisiyle şekillenmiştir. Bu süreçte, Jacopo Peri’nin bestelediği Dafne (1598), tarihsel 

olarak ilk opera örneği kabul edilir. Eserin müziği günümüze ulaşmamış olsa da bu yapıt Camerata Fiorentina’nın Antik 

Yunan tragedyalarını yeniden canlandırma fikrinin somut bir ürünü olması açısından büyük önem taşır (Rosand, 2007). 

Peri tarafından bestelenen daha bütünlüklü bir örnek olan Euridice (1600) ise, opera türünün gelişiminde önemli bir 

basamak hâline gelmiştir. Euridice, Orpheus efsanesine dayanarak monodi (tek sesli müzik) ve sözün birlikte güçlü bir 

dramatik anlatım biçimi oluşturabileceğini göstermiştir (Bianconi, 1987). Eser, recitative tarzındaki bölümlerle olay 

örgüsünü ilerletmiş ve türün temelini atmıştır.

Bu ilk denemeleri aşarak, operaya sanatsal derinlik ve geliştirilmiş bir yapı sunan Claudio Monteverdi’nin *L’Orfeo* 

(1607) adlı eseri, opera sanatının dönüm noktası olarak kabul edilir. Monteverdi, müziği dramatik anlatımın ve duygusal 

ifadenin bir aracı olarak ustalıkla kullanmış, karakterlerin içsel duygularını güçlü bir biçimde yansıtmıştır. L’Orfeo, 

pastoral bir mitolojik tema üzerine kurulmuş olsa da müzikal derinlik, zengin orkestrasyon ve sahneleme açısından 

dönemin diğer eserlerinde açıkça ayrılır. Monteverdi’nin bu eserde resitatif (konuşma ritmine yakın anlatım) ve arya 

(melodik açıdan duygusal yoğunluk taşıyan şarkı) biçimlerini başarılı bir şekilde harmanlaması, operanın yapıtaşlarını 

oluşturan temel dramatik unsurların kurumsallaşmasını sağlamıştır (Taruskin, 2006; McClary, 2012).

Erken dönem opera örneklerinin tematik yapısı, genellikle Antik mitoloji ve alegorik semboller üzerine kuruludur. 

Örneğin, Dafne, Apollon’un aşkına karşılık vermeyen Dafne’nin bir defne ağacına dönüşmesi mitini işlerken; Euridice, 

Orpheus’un eşini yeraltı dünyasından kurtarma çabasını merkeze alır (Cowart, 1989). Bu eserlerde tanrılar, doğaüstü 

olaylar ve alegorik temalar, insan duygularının ve kaderle mücadelenin bir yansıması olarak kullanılmıştır. Bu anlatım 

tarzı, operanın yalnızca eğlenceye yönelik bir tür değil, aynı zamanda insan ruhunun derinliklerine dair felsefi bir 

sorgulama aracı olduğunu da göstermektedir. Monteverdi’nin L’Orfeo’su, özellikle pastoral atmosferi ile aşk, kayıp ve 

insanın kaderle ilişkisi gibi evrensel temaları işlerken, müziği yalnızca anlatıya eşlik eden bir unsur olmaktan çıkararak 

anlatının kendisi hâline getirir. Müzikal anlatımın bu kadar ön planda olması, operanın kendine özgü ve sanatsal 

meşruiyeti yüksek bir sanat formu olarak kabul edilmesini sağlamıştır (McClary, 2012). Bu durum, izleyici ile doğrudan 

duygusal ve entelektüel bir bağ kurulmasına imkân tanımış ve operayı dönemin en etkili anlatı araçlarından biri hâline 

getirmiştir.



165Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 152-168

17. Yüzyıl Avrupa’sında Operanın Doğuşundaki Felsefi ve Kültürel Etmenler

Sonuç

Sanat, tarihsel süreç boyunca yalnızca estetik bir üretim biçimi olmaktan öte, toplumların düşünsel evrimini, siyasal 

dönüşümlerini ve kültürel kırılmalarını yansıtan güçlü bir ideolojik ve entelektüel ifade alanı yaratmıştır. Opera sanatı, 

16. yüzyılın sonlarında İtalya’da ortaya çıkan bu çok katmanlı yapının en belirgin örneklerinden biri olup, Antik felsefenin 

yeniden yorumlanması (özellikle Camerata Fiorentina geleneği), duyguların sahne dramaturjisi aracılığıyla müzikal 

ifadesi ve dramatik anlatı ile müziğin sentezi üzerine inşa edilmiştir.

Bu araştırma, Operanın doğuşunu tetikleyen koşulların sadece müziksel teknik gelişmelerle sınırlı olmadığını, aksine 

derin felsefi, toplumsal ve siyasal katmanlara sahip olduğunu sistematik bir biçimde kanıtlamıştır. Araştırmanın temel 

bulguları, 16. ve 17. yüzyıllarda Avrupa’da yaşanan Reformasyon, sekülerleşme eğilimleri ve merkezi monarşilerin 

yükselişi gibi temel siyasal dinamiklerin, sanatın yalnızca biçimini değil, toplumsal işlevini de kökten değiştirdiğini 

göstermektedir. Opera, bu bağlamda hem Karşı-Reform hareketinin duygusal yüceliği pekiştirme çabasına hem 

de yeni yükselen monarşilerin mutlakiyetçi ihtişamını temsil etme ihtiyacına hizmet eden çok yönlü bir araç olarak 

konumlanmıştır.

Analizler, Erken Barok operaların, mitolojik ve tarihsel anlatılar aracılığıyla evrensel insanlık durumlarını işlerken, 

dönemin birey merkezli düşünce yapısını ve duygusal yoğunluk arayışını sahneye taşıdığını ortaya koymaktadır. Aşk, 

kayıp, kader ve inanç gibi evrensel temalar, monodik üslubun getirdiği duygusal odaklanma sayesinde, sadece bireysel 

duygulanım yaratmakla kalmamış, aynı zamanda kamusal alanda kolektif bir estetik deneyim sunarak dönemin sosyal 

yapısını ve değer hiyerarşilerini temsil eden bir sanat formu hâline gelmiştir.

Sonuç olarak, Operanın 17. yüzyıldaki doğuşu, dönemin entelektüel ve sosyo-politik ortamının zorunlu bir yansıması 

olduğu tezini güçlendirmektedir. Araştırma, bu sanat formunun yalnızca müzikoloji disiplini için değil, aynı zamanda 

sanat sosyolojisi ve siyasal tarih çalışmaları için de kritik bir kesişim noktası olduğunu ortaya koymaktadır. Geriye dönük 

bu değerlendirme, operanın özündeki dramatik ve duygusal anlatının, zamana meydan okuyarak insan deneyimini 

sorgulama ve anlama çabası olarak varlığını sürdürdüğünü göstermektedir. Bu bağlamda opera, kültürel hafızayı taşıyan 

ve geçmiş ile bugün arasında köprü kuran evrensel bir sanatsal anıt olarak değerlendirilebilir.

Etik kurul onayı

Bu araştırmada insan, hayvan ve hassas veriler kullanılmadığı için etik kurul onayı gerekmemektedir.

Yazarlık katkısı

Çalışmanın tasarımı ve konsepti: İNS, verilerin toplanması: İNS; sonuçların analizi ve yorumlanması: İNS; çalışmanın 
yazımı: İNS. Tüm yazarlar sonuçları gözden geçirmiş ve makalenin son halini onaylamıştır.

Finansman kaynağı

Yazarlar, çalışmanın herhangi bir finansman almadığını beyan etmektedir.



166

İlkim Nur Su

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 152-168

Çıkar çatışması

Yazarlar, herhangi bir çıkar çatışması olmadığını beyan etmektedir.

Ethical approval

Ethical committee approval is not required for this research as it does not involve the use of human or animal subjects 
or sensitive data.

Author contribution

Study conception and design İNS; data collection: İNS; analysis and interpretation of results: İNS; draft manuscript 
preparation: İNS. All authors reviewed the results and approved the final version of the article.

Source of funding

The authors declare the study received no funding.

Conflict of interest

The authors declare that there is no conflict of interest.

Kaynakça

Bianconi, L. (1987). Music in the seventeenth century. Cambridge University Press.

Boran, İ. ve Şenürkmez, K. Y. (2010). Kültürel tarih ışığında çoksesli batı müziği. Yapı Kredi Yayınları.

Cowart, G. (1989). French musical thought, 1600-1800. University of Rochester Press.

Eisenstein, E. L. (1980). The printing press as an agent of change. Cambridge University Press.

Griffiths, P. (2010). Batı müziğinin kısa tarihi (M. C. Ciğer, Çev.). Yapı Kredi Yayınları.

Koenigsberger, H. H. (1987). Early modern Europe, 1500–1789. Longman.

McClary, S. (2012). Desire and pleasure in seventeenth-century music. University of California Press.

Pettegree, A. (2005). Reformation and the culture of persuasion. Cambridge University Press.

Rosand, E. (2007). Opera in seventeenth-century Venice: The creation of a genre. University of California Press.

Taruskin, R. (2006). Music in the seventeenth and eighteenth centuries: The Oxford history of western music. Oxford 

University Press.

Warrack, J. (2001). German opera: From the beginnings to Wagner. Cambridge University Press.

Wrightson, K. (2002). Earthly necessities: Economic lives in early modern Britain. Yale University Press.



167Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 152-168

17. Yüzyıl Avrupa’sında Operanın Doğuşundaki Felsefi ve Kültürel Etmenler

Extended Abstract

Introduction 

Seventeenth-century Europe signifies a period of radical transformation in both artistic and intellectual domains, 

where aesthetic perceptions were profoundly reshaped. This transformation culminated in the genesis of Opera, a form 

that amalgamated music with dramatic narrative. The emergence of Opera was not a coincidental event but rather the 

inevitable result of the intersection of two major cultural currents: Renaissance Humanism and the emotional aesthetics of 

the Early Baroque era. Revitalized by the Renaissance, the interest in Ancient Greek and Roman culture led philosophers 

and artists—particularly within intellectual circles like the Florentine Camerata—to attempt the recreation of Ancient 

Greek dramas (tragedia per musica). Simultaneously, the centralization of emotions (Affetti) in art during the Baroque 

period prepared the ground for Opera’s dramatic language by intensifying the emotional capacity of musical expression.

Originating under the patronage of noble families such as the Medici in Italy, Opera offered a new art form integrating 

poetry, drama, and music. However, from its inception, it transcended mere aesthetic purposes, evolving into a potent 

instrument of public expression and propaganda that reflected the ideological, political, and cultural structures of the 

era. Through the staging of works for significant social events like royal weddings and victory celebrations, Opera served 

as a testament to political power and aristocratic grandeur. This study aims to analyze the multidimensional function 

of this art form. The primary research question investigates how the philosophical and cultural factors of Renaissance 

Humanism and the Early Baroque shaped the birth of Opera and its initial sociopolitical functions. By examining early 

examples (e.g., works by Peri and Monteverdi), the research elucidates the complex interaction between Opera and the 

era’s aesthetic, philosophical, and political atmosphere.

Method

This research is conducted using a qualitative approach, specifically employing the method of Historical Content Analysis 

to understand the deep impact of historical phenomena and intellectual currents on an art form. Data were collected 

through a systematic literature review encompassing primary and secondary sources related to 16th and 17th-century 

European art, political, and cultural history. Primary sources include librettos of early operas (e.g., Dafne, Euridice), 

correspondence from the Camerata circle, and treatises on aesthetic debates of the period. Secondary sources consist of 

academic literature on Opera history, Early Modern European history, and music aesthetics.

The gathered data were analyzed thematically within three main conceptual frameworks: (1) Renaissance Humanism 

and the interest in Antiquity, focusing on the impact of the tragedia per musica concept on formal structure; (2) Baroque 

Aesthetics and the Affetti theory, examining how emotion-centered understanding transformed musical language; and 

(3) Political and Ideological Function, analyzing Opera’s role as a propaganda tool under noble patronage. The analysis 



168

İlkim Nur Su

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 152-168

focuses on establishing causal and relational links between these cultural factors and the structural evolution of Opera, 

rather than presenting a mere chronological narration of events. The scope is limited to the 16th and 17th centuries to 

provide a depth of analysis on the foundational dynamics of the genre.

Findings, Discussion and Results

 The analysis yields significant findings regarding the formal, aesthetic, and political dimensions of Opera’s genesis. 

Firstly, the study finds that the development of the monody style (single-voice music) was a direct formal consequence 

of Renaissance Humanism. Intellectuals, critical of polyphony for obscuring the meaning of the text, developed the 

recitative style to prioritize the narrative, aligning with the rational and individual-centered philosophy of the era. This 

confirms that the formal structure of Opera was not merely a technical preference but a rational outcome of Humanist 

thought applied to music.

Secondly, the findings indicate that the Baroque era’s Affetti theory fundamentally deepened the dramatic expression 

of Opera. Composers like Claudio Monteverdi utilized musical figures to systematically evoke specific passions in the 

listener. This emotional intensity is interpreted not only as an aesthetic evolution but also as a response to the Counter-

Reformation’s need to create emotional impact and spiritual sublimity. Thus, Opera transformed from entertainment 

into a persuasive artistic structure reinforcing social values.

Thirdly, the research demonstrates that Opera functioned as a strategic tool for political representation and ideology. 

Under the patronage of absolute monarchies and aristocratic dynasties, Opera was used to project power, wealth, and 

stability. The eventual commercialization of Opera in Venice further reveals how the genre adapted to the rising merchant 

class and economic shifts, moving from courtly exclusivity to a broader public sphere. Consequently, the study concludes 

that the birth of Opera was a complex synthesis of the rationalism of Renaissance Humanism and the emotionalism of 

the Baroque, serving as a mirror for the political power dynamics and social atmosphere of Early Modern Europe. These 

philosophical and cultural interactions have permanently shaped Opera’s place in art history.



169

Voice Mutation and the Role of Voice Training in Children

Ses Mutasyonu ve Çocuklarda Ses Eğitiminin Rolü

 1Müzik ve Güzel Sanatlar Üniversitesi, Müzikoloji Bölümü, Ankara, Türkiye

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 169-181

Burak Berke Özer  —  ozerburakberke@gmail.com

Geliş tarihi/Received: 07.10.2025  —  Kabul tarihi/Accepted: 19.11.2025  —  Yayın tarihi/Published: 30.11.2025

Bu çalışma 24 Nisan 2025’te IV. Uluslararası Müzik Araştırmaları Öğrenci Kongresi’nde bildiri olarak sunulmuştur.

Telif hakkı © 2025 Yazar(lar). Açık erişimli bu makale, orijinal çalışmaya uygun şekilde atıfta bulunulması koşuluyla, herhangi bir ortamda veya 
formatta sınırsız kullanım, dağıtım ve çoğaltmaya izin veren Creative Commons Attribution License (CC BY) altında dağıtılmıştır.

Copyright © 2025 The Author(s). This is an open access article distributed under the Creative Commons Attribution License (CC BY), which 
permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium or format, provided the original work is properly cited.

Burak Berke Özer1

Research Article - Araştırma Makalesi

Öz

Ses eğitimi, sesin doğru, etkili ve sağlıklı bir şekilde kullanılabilmesi için gerekli olan becerilerin kazandırılması 

sürecidir. Hem konuşma hem de şarkı söyleme açısından sesin sağlıklı kullanımı, bireylerin ses organlarını doğru 

şekilde kullanmalarını gerektirir. Bu nedenle ses eğitimi, bir sanat olarak kabul edilmesinin yanı sıra, bireylerin ses 

organlarını doğru kullanarak uzun vadede ses sağlığını korumalarını amaçlar. Dolayısıyla bu konu insan sağlığı ve 

müzik eğitimi alanında önem arz etmektedir. Ses mutasyonu, özellikle ergenlik döneminde sesin değişim sürecini ifade 

eder. Bu dönem, sesin fiziği açısından büyük değişikliklerin yaşandığı bir süreçtir ve genellikle erkeklerde daha belirgin 

şekilde gözlemlenir. Bu süreçte ergenin sesini korumak ve eğitmek önem taşımaktadır. Ergenlik dönemi boyunca sesin 

doğru eğitimi, yanlış ses kullanım alışkanlıklarının gelişmesini engeller ve bireylerin seslerini daha sağlıklı bir şekilde 

kullanmalarına olanak tanır. Çalışma nitel bir araştırmadır ve literatür tarama yöntemi kullanılmıştır. Literatür taraması, 

çocuklarda ses eğitimi ve ses mutasyonu üzerine yapılmış mevcut araştırmaların sistematik bir şekilde incelenmesini 

ve değerlendirilmesini içermektedir. Alandaki mevcut bilgileri bir araya getirerek ses eğitimi ve ses mutasyonunun 

farklı yönlerini analiz etmek amaçlanmıştır. Araştırma sürecinde, elde edilen bilgiler, çeşitli temalar etrafında organize 

edilmiştir. Çocuklarda ses eğitimi ve ses mutasyonu üzerine yapılan önceki çalışmaların analiz edilmesi sağlanmıştır. Elde 

edilen bulgular doğrultusunda çocukların ses eğitimi süreçlerinde karşılaştıkları durumlar, ses mutasyonunun başlangıcı, 

süreci ve etkileri ile ilgili önemli noktalar değerlendirilmiştir. Bu çalışmada çocuklar için ses eğitiminin gerekliliği ve 

ses eğitiminin, yaş, gelişim düzeyi gibi faktörler doğrultusunda nasıl verilmesi gerektiği değerlendirilmiştir. Araştırma 

sonucunda çocuklar için ses eğitimi ve ses mutasyonu süreçlerinin nasıl etkileşimde bulunduğuna dair mevcut anlayışı 

ortaya koyulmuş, literatürdeki eksiklikleri ve boşlukları belirleyerek, bu alanda yapılması gereken yeni araştırmalar için 

önerilerde bulunulmuştur, ses eğitimi süreçlerinin, ses mutasyonunun biyolojik ve psikolojik etkilerini, ses eğitimini 

nasıl şekillendirdiğini inceleyerek daha verimli ses eğitimi yöntemlerine dair önerilerde bulunulmuştur.
Anahtar Kelimeler: Ses, Ses Mutasyonu, Müzik Eğitimi

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0009-0000-3912-3428


170

Burak Berke Özer

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 169-181

ABSTRACT

Voice training is the process of gaining the skills necessary for the correct, effective and healthy use of the voice. Healthy 

use of the voice in terms of both speaking and singing requires individuals to use their vocal organs correctly. For this 

reason, in addition to being considered as an art, vocal education aims to protect the vocal health of individuals in the 

long term by using their vocal organs correctly. Therefore, this issue is important in the field of human health and music 

education. Voice mutation refers to the process of voice change, especially during adolescence. This period is a period of 

great changes in terms of the physics of the voice and is usually more pronounced in males. It is important to protect and 

educate the adolescent’s voice during this period. Proper voice training during adolescence prevents the development 

of wrong voice habits and allows individuals to use their voices in a healthier way. The study is a qualitative research 

and literature review method was used. The literature review included a systematic review and evaluation of existing 

research on voice training and voice mutation in children. The literature review aims to analyze different aspects of 

voice training and voice mutation by bringing together existing knowledge in the field. During the research process, the 

information obtained was brought together and organized around various themes. Previous studies on voice training 

and voice mutation in children were analyzed. The findings reflected the important points in the literature about the 

situations children face in the voice education process, the onset, process and aftereffects of voice mutation. In this study, 

the necessity of vocal education for children and its provision in accordance with their age and developmental level were 

evaluated. As a result of the research, the current understanding of how voice education for children and voice mutation 

processes interact was revealed, gaps and gaps in the literature were identified, suggestions were made for new research 

in this field, suggestions were made for more efficient voice education methods by examining how voice education 

processes shape the biological and psychological effects of voice mutation.
Keywords: Voice, Voice Mutation, Music Education

Giriş

İnsanın kendini ifade etme biçimlerinden biri olan ses, hem bireysel hem de toplumsal iletişimin en temel araçlarından 

biridir. Ses, duyguların, düşüncelerin ve kültürel birikimin aktarılmasında sözlü iletişimin merkezinde yer alır. Özellikle 

müzik eğitimi açısından ses, hem bir ifade aracı hem de bir eğitim nesnesidir. Bu bağlamda ses eğitimi, bireyin sesini 

doğru, sağlıklı ve estetik biçimde kullanmasını amaçlayan sistemli bir süreçtir. Ancak sesin biyolojik, fizyolojik ve 

psikolojik yönleri nedeniyle bu süreç, her yaş grubunda aynı şekilde yürütülemez. Özellikle çocukluk dönemi, ses 

gelişiminin en dinamik ve hassas evresini oluşturur.

Literatürde ses eğitimi üzerine pek çok çalışma bulunmakla birlikte, çocuklarda ses eğitiminin ne zaman ve nasıl 

başlanması gerektiği konusunda farklı görüşler mevcuttur. Çocuk sesinin anatomik ve fizyolojik özellikleri, yetişkin 

sesinden belirgin biçimde farklıdır. Bu farklılık, özellikle ses mutasyonu döneminde (ergenlik dönemi ses değişimi) daha 

da belirgin hâle gelir. Dolayısıyla yanlış yöntemlerle yapılan ses eğitimi, çocuklarda kalıcı ses bozukluklarına, nodül 

oluşumuna veya özgüven kaybına yol açabilmektedir. Bu durum, “çocuklara ses eğitimi verilmeli midir, verilecekse nasıl 

bir yöntem izlenmelidir?” sorularını gündeme getirmektedir. Literatürde bu konudaki görüşler çalışmada yeniden ele 

alınmıştır.



171Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 169-181

Ses Mutasyonu ve Çocuklarda Ses Eğitiminin Rolü

Bu araştırmanın temel amacı, ses ve ses eğitimi kavramlarını literatür doğrultusunda inceleyerek, çocuklarda ses 

eğitiminin gerekliliğini ve uygulanma biçimlerini tartışmaktır. Ayrıca, ses mutasyonu sürecinin çocukların ses gelişimine 

etkisini açıklamak ve bu dönemde uygulanabilecek doğru eğitim yaklaşımlarını ortaya koymak da çalışmanın hedefleri 

arasındadır. Bu amaç doğrultusunda literatürde yer alan bilimsel bulgular, görüşler ve eğitim modelleri taranmış; 

mevcut bilgi birikimi değerlendirilmiştir. Çocuklarda ses eğitiminin temellerini irdeleyerek müzik eğitimcilerine, ses 

eğitmenlerine ve ebeveynlere yol gösterici olmayı amaçlamaktadır. Özellikle erken yaşta müzik eğitimi alan çocuklarda 

ses sağlığının korunması, doğru tekniklerin uygulanması ve mutasyon döneminin bilinçli biçimde yönetilmesi, sesin 

uzun vadede sağlıklı gelişimi açısından büyük önem taşımaktadır. Araştırmada çocuklarda ses eğitiminin gerekliliği, 

uygulanma biçimleri ve ses mutasyonu sürecinin ses gelişimi üzerindeki etkileri nelerdir ve bu süreçte hangi eğitim 

yaklaşımları en etkili sonuçları sağlamaktadır? Sorusundan yola çıkarak ses eğitimi alanında yapılacak yeni çalışmalara 

temel oluşturabilecek bir literatür çerçevesi sunmaktadır.

Ses ve Ses Eğitimi

Ses, yalnızca fiziksel bir akustik olgu olarak değil, aynı zamanda tinsel bir anlam taşıyan bir kavram olarak da dönüşmüştür. 

Bu yönüyle hem müziğin hem de dilin temeli olan ses, düşünce, kültür ve medeniyetin oluşumunda da belirleyici bir 

öğe olmuştur. Birçok düşünür, bilim insanı ve sanatçı, “sesin dil ve müzikle”, “düşüncenin dil ve müzikle”, “konuşmanın 

ve şarkı söylemenin” arasındaki benzerlikleri estetik, felsefi ve bilimsel açılardan irdelemiş, bu öğeler arasındaki derin 

bağları ortaya koymuştur. Dile dönüşen ses, aynı zamanda düşüncenin de bir taşıyıcısı haline gelmiştir (Ülger ve Ülger, 

2022). İnsanın ses üretme sistemi en eski müzik aletlerinden biri olarak görülmektedir. Bu nedenle, en eski müzik aracı 

da insanın kendi sesidir. İnsan sesinin dramatize etme gücü, opera sanatının gerektirdiği müzikle hitap etme türüne 

doğru evirildikçe, sesin üretildiği boğaz mekanizmasında geliştirilmesi gereken teknik beceri de yalnızca amacın 

gerçekleştirilmesini sağlayan bir araç olmaktan öteye geçer (Yiğit, 2012).

Ses, insan iletişiminin ve müziğin en temel öğelerinden biridir. İnsan, doğuştan sahip olduğu ses organlarıyla çevresine 

sesler üretme yeteneğine sahip olup, bu yetenek zaman içinde doğru eğitimle gelişebilir. Sesin doğru kullanımı, sadece 

müziksel anlamda değil, aynı zamanda sağlıklı bir iletişim kurabilme açısından da büyük önem taşır. Bu nedenle, ses 

eğitimi, erken yaşlardan itibaren bireylerin seslerini doğru ve etkili bir şekilde kullanabilmeleri için önemli bir yer tutar. 

Müzik eğitimi bağlamında ses, bir sanat formu olarak ifade bulurken, aynı zamanda ses organlarının ve nefes sisteminin 

doğru çalışmasını gerektirir. Erken yaşlarda başlatılan müzik eğitimi, sesin fiziksel yapısının ve işlevinin öğrenilmesine 

olanak tanırken, sesin nasıl korunacağı ve kullanılacağına dair de önemli temeller atar. Bu süreç, yalnızca bireylerin 

müziksel becerilerinin gelişmesini sağlamakla kalmaz, aynı zamanda sesin sağlıklı kullanımını ve çocukların genel 

gelişimini destekler. Doğru bir ses eğitimi yaklaşımı, bireyin sesini kötü alışkanlıklardan koruyarak, onu uzun vadeli 

zararlar yerine doğru ve etkili bir şekilde kullanmasını mümkün kılar (Yiğit, 2006).



172

Burak Berke Özer

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 169-181

Bir iletici ortamda meydana gelen basıncın, duyulabilir mekanik dalgalar şeklinde yayılması olayına ses olarak kabul 

edilmektedir. Bir sesin varlığından bahsedebilmek için, alıcı sistem olarak tanımlanan sağlıklı bir kulak, beyin ve bir ses 

kaynağında oluşan uyarıcı bir etkenin bulunması gereklidir. Ayrıca, bu uyarıcı etkenin iletici ortamda kulağı uyarabilecek 

bir şiddetle iletilmesi şarttır. Ses eğitiminde sesin oluşumu şu şekilde gerçekleşir: İnsan sesi, en eski müzik enstrümanı 

olarak kabul edilir ve bu sesin üretiminde güç kaynağı olarak hava akımını sağlayan alt solunum yolları, diyafram, göğüs 

ve karın kasları görev alır. Sesin titreşimlerini üreten öğe ise ses telleridir. Son olarak, sesin rezonansını sağlayan yapılar, 

supraglottik bölge, farenks, nazal boşluk ve ağız boşluğu gibi ana tınlatıcılar görev yapar (Aladağ, 2017).

Ses eğitiminin temel unsurları ve çeşitli söyleme teknikleri, bireylerin doğru fonasyonla rahat, parlak, net ve güçlü bir ses 

üretmelerine yardımcı olur. Bu unsurlar ve tekniklerin kazanılması için bireysel farklılıklar göz önünde bulundurularak 

hazırlanan ses egzersizleri, kişilerin seslerini doğru, güzel ve etkili bir şekilde kullanmalarını sağlar. Ses eğitimi sürecinde, 

duyusal farkındalığın ve sesin gelişmesi için düzenli ve sistemli bir çalışma gereklidir. Eğitim sürecinin önemli bir 

aşaması, öğrencinin kendine “Bu ton nasıl tınlamalı?” sorusunu sorabilmesi ve bu soruya doğru bir yanıt verebilmesidir. 

Yani, tınıya göre her vokalin parlaklığı kulak tarafından ayarlanabilmelidir. Doğru ve kaliteli fonasyon, temel ögelerin ve 

çeşitli söyleme tekniklerinin öğrenilmesiyle sağlanır. Böylece, birey sesini daha iyi tanır ve kendi ses sınırları içinde onu 

daha etkili bir şekilde kullanmayı öğrenir (Polat, 2017).

Temel ses eğitimi, her yaştan ve farklı özelliklere sahip bireyler için, konuşma ve şarkı söyleme seslerinin geliştirilmesine 

yönelik eğitsel hedeflerle yapılan bir çalışmadır. Bu eğitim, bireylerin seslerini doğru şekilde kullanabilmesi için gerekli 

davranışları kazandırmayı amaçlar. İleri düzey ses eğitimi ise, sesin mutasyon sürecini tamamlamış olmasını ve sesin, 

ileri teknikler ve yöntemleri uygulamaya uygun fiziksel ve anatomik yapıya sahip olmasını gerektirir. Ayrıca, sesin kaliteli 

bir materyale sahip olması da bu eğitimin etkinliği için önemli bir faktördür (Temiz ve Kudret, 2017).

Ses Mutasyonu

Ses mutasyonu, bir çocuğun ses tellerindeki anatomik ve fizyolojik değişiklikler sonucunda sesinin derinleşmesi ve 

tonunun değişmesi sürecidir. Bu durum, genellikle ergenlik dönemiyle ilişkilendirilir ve sesin hem kalite hem de frekans 

özelliklerinde belirgin değişiklikler gözlemlenir. Ses mutasyonu, bir tür vokal evrimdir ve ses tellerinin büyümesi ve 

kalınlaşmasıyla gerçekleşir. Bu süreç, erkeklerde daha belirgin şekilde görülse de, kızlarda da sesin tonunda değişiklikler 

olabilir. Ses değişimi süreci, erkek çocuklarda genellikle daha belirgin şekilde kendini gösterse de, kızlar da benzer bir 

değişimden geçer ve bazı zorluklarla karşılaşabilirler. Ancak kızların yaşadığı problemleri aşmak genellikle daha kolaydır. 

Erkeklerin ses telleri yaklaşık 1 cm uzarken, kızların ses telleri yalnızca 3-4 mm uzar ve genişler. Bu değişimle paralel 

olarak, erkeklerde sesin pesleşmesi yaklaşık bir oktav kadar olurken, kızlarda bu değişim sadece 1/3 oktav civarındadır 

(Doğanyiğit, 2020).



173Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 169-181

Ses Mutasyonu ve Çocuklarda Ses Eğitiminin Rolü

Ergenlik dönemi, biyolojik, psikolojik, zihinsel ve sosyal açıdan önemli bir gelişim süreci olup, çocukluktan erişkinliğe 

geçişi ifade eder. Ses değişimi (mutasyon) ise, dilbilimsel ve iletişimsel gereksinimlere uyum sağlamak amacıyla hayat 

boyu devam eden bir süreçtir. Genellikle yavaş ilerleyen bu değişimler, erkek çocuklarda sesin çocukluktan olgun erkek 

sesine geçişi gibi dramatik değişimlere yol açabilir. Ses değişimi, özellikle erkeklerde, hormonal gelişime bağlı olarak 

ergenlik döneminde meydana gelen anatomik ve fizyolojik değişimlerden kaynaklanır (Otacıoğlu, 2017). Ses mutasyonu, 

ses tellerinin daha kalınlaşması ve daha güçlü hale gelmesiyle ortaya çıkar. Erkeklerde sesin derinleşmesi ve daha erkeksi 

bir ton alması yaygınken, kızlarda ise ses tonunda biraz daha hafif bir değişim gözlemlenir. Bununla birlikte, sesin 

değişmesi sadece cinsiyetle ilgili bir süreç değildir; hormonlar, genetik faktörler ve çevresel etkiler de önemli bir rol oynar.

Ses Eğitimi Çocuklarda Olmalı mı?

Ses eğitimi, sesin doğru şekilde kullanılması, sağlıklı bir şekilde korunması ve gerektiğinde geliştirilmesi için önemlidir. 

Ses mutasyonu sırasında çocuklar, yeni ses tonlarını ve ses tekniklerini keşfederken ses eğitimi onlara önemli yararlar 

sağlayabilir. Ses eğitimi, mutasyon sürecini daha sağlıklı hale getirebilir ve sesin kontrolünü öğretir.

Şan pedagojisine dair çalışmalar antik Yunan’a kadar gitmektedir. Bu dönemde araştırmacılar Alypius ve Pythagoras, 

sesin üretimi ve özellikleri üzerine bazı ilk gözlemleri yapmışlardır. Ancak, bu döneme ait yazılı kaynakların eksikliği 

nedeniyle, bu çalışmaların sistematik bir şekilde gelişip gelişmediği net olarak bilinmemektedir. Şan pedagojisinin 

bilinen ilk yazılı kaynakları ise 13. yüzyılda Roma Katolik Kilisesi’ne ait metinlerde bulunmuştur. Bu dönemde rahipler 

Johannes de Garlandia ve Jerome of Moravia, ses registerleri ve ses sınıflandırmaları üzerine yazılı çalışmalar yaparak, 

şan pedagojisinin temellerini atmışlardır (Aladağ, 2017). Şan pedagojisinin temel amacı, çocukların sesini eğitirken, 

onları müziksel anlamda da geliştirerek, sesin hem müzikal hem de iletişimsel açıdan en verimli şekilde kullanılmasını 

sağlamaktır. Bu noktada, sesin doğru bir şekilde eğitilmesi, çocuğun sesini yanlış kullanarak ileride ses sağlığı sorunları 

yaşamasının önüne geçer. Ses eğitimi, konuşma ve şarkı söyleme sırasında sesin doğru, etkili ve estetik bir şekilde 

kullanılabilmesi için gerekli beceri ve alışkanlıkların kazandırıldığı özel bir eğitim alanıdır. Bu derslerde, bireylere ses 

üretimiyle ilgili anatomik yapılar, kaslar ve organların doğru bir şekilde kullanılabilmesi için çeşitli çalışmalar yapılır 

(Aksen, 2021).

Şarkı söyleme, okullarda müzik derslerinin en temel etkinliklerindendir. Derslerde kullanılacak olan şarkıların her 

şeyden önce öğrencilerin ses alanlarına uygun olması gerekir. Her şarkının belli bir ses alanı genişliği vardır. Öğrencilerin 

ses alanlarının söylenilecek şarkının ses alanını karşılayabiliyor olması gerekir. Aksi halde sağlıklı bir şarkı söyleme 

etkinliğinden söz edilemez (Can ve Kalkan, 2022). İlköğretim, tüm bireylerin sahip olması gereken temel bilgi, beceri ve 

davranışları kazandırarak onları daha yükseköğrenim kurumlarına hazırlayan önemli bir eğitim aşamasıdır. Bu nedenle, 

ilköğretimde verilen her ders, öğrencileri ulusal hedeflere ulaştırmaya yönelik bir araç olarak değerlendirilmektedir 

(Demirci ve Efe, 2007). Eğitim sürecinde kazandırılacak beceriler önem arz etmektedir. Şarkı söyleme de, okullarda 



174

Burak Berke Özer

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 169-181

müzik derslerinin temel etkinliklerinden biri olup, şarkıların öğrencilerin ses alanlarına uygun olması gerektiği 

vurgulanmaktadır. Bu, çocuklarda ses eğitiminin gerekliliğini ortaya koyan önemli bir noktadır. Öğrencilerin ses 

alanlarının şarkıların ses alanını karşılayıp karşılamadığı, sağlıklı bir şarkı söyleme süreci için belirleyici faktörlerden 

biridir. Eğer şarkılar öğrencilerin ses kapasitesini aşarsa, doğru ses kullanımı sağlanamaz ve bu da ses sağlığını olumsuz 

etkileyebilir. Bu nedenle, çocuklarda ses eğitimi, hem ses alanlarının doğru tespit edilmesi hem de ses sağlığının 

korunması açısından kritik bir rol oynar. Öğrencilerin ses eğitimi alması, sadece müzik derslerinde daha verimli şarkı 

söylemelerine yardımcı olmakla kalmaz, aynı zamanda uzun vadede ses bozukluklarının önlenmesi için de önemli bir 

adımdır.

Ses mutasyonu süreci sırasında sesin doğru bir şekilde kullanılması önemlidir. Bu dönemde yanlış kullanım, ses tellerine 

zarar verebilir. Ses eğitimi, sesin korunmasına ve güçlendirilmesine yardımcı olabilir.

Çocuğun tüm gelişim alanları birbirini etkiler ve erken çocukluk dönemi, öğrenmenin yoğun olduğu ve temel becerilerin 

kazandırıldığı kritik bir dönemdir. Bu dönemin verimli bir şekilde geçirilmesi, çocuğun gelecek yaşantısı açısından büyük 

önem taşır Erken yaşlardan itibaren müzikle desteklenen çocukların daha sağlıklı bir gelişim sergilediği gözlemlenmiştir 

(Deleş ve Kaytez, 2020). Ses eğitimi, çocukların doğru telaffuz, tonlama ve vurgu gibi iletişim becerilerini geliştirmelerine 

yardımcı olur. Bu beceriler, sosyal ortamlarda daha etkili iletişim kurmalarını sağlar. Ses eğitimi, çocukların okuma, 

yazma ve genel dil gelişimleri üzerinde de olumlu etkiler yaratabilir. Konuşma ve seslendirme becerileri arttıkça, çocuklar 

daha başarılı akademik performanslar gösterebilir.

Ses kavramının günlük hayatta sürekli karşılaşılan bir kavram olması öğrencilerin ses kavramını açıklarken günlük 

yaşamlarından örnekler vermelerine yol açmıştır. Yapılan birçok çalışmada kavramların zihinde yapılandırılmasında 

günlük yaşamda karşılaşılan deneyimlerin etkili olduğu saptanmıştır (Ayvacı ve Bakırcı, 2018). Ses eğitimi, sesin 

kontrolünü kazanan çocukların özgüvenlerini artırabilir. Eğitim, sesin doğru bir şekilde yönetilmesini ve çocukların 

kendilerini daha rahat ifade etmelerini sağlar.

Bazen çocuklarda çeşitli ses bozuklukları görülebilmektedir. Çocukluk dönemindeki ses bozuklukları, farklı 

değerlendirme ve tanılama kriterlerinden dolayı toplumda görülme sıklığını belirlemek zordur. Okul çağındaki çocuklarda 

ses bozukluklarının sıklığı %1 ile %24 arasında değişmektedir. Bu ses problemleri; duyusal sistem bozuklukları, sosyal 

ve duygusal uyumsuzluklar, tıbbi durumlara bağlı tepkiler, bilişsel işlev bozuklukları ve doku değişiklikleri gibi çeşitli 

nedenlerden kaynaklanabilir. İşlevsel ses bozuklukları, laringsta mukozal ya da nörolojik bir bozukluk olmadığında, 

ses üretiminde görülen bozukluklardır. Bu tür bozukluklar, anatomik dayanıklılık, su miktarı, kas sistemi ve çevresel 

faktörlerin etkisiyle daha yaygın hale gelebilir (Özkan ve Demirhan, 2014). Çocuklarda ses eğitimi, bu tür bozuklukların 

erken tanı ve tedavisinde önemli bir rol oynar. Çocukların ses üretim sistemleri, ses travmalarına karşı daha hassas 



175Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 169-181

Ses Mutasyonu ve Çocuklarda Ses Eğitiminin Rolü

ve yatkın olduğu için, doğru ses kullanımı ve tekniklerinin öğretilmesi gereklidir. Ses eğitimi, çocukların ses sağlığını 

koruyarak, ileride daha büyük ses problemlerinin önüne geçilmesine yardımcı olabilir. Ayrıca, ses bozukluklarının ortaya 

çıkmasını engellemek ve var olan sorunların tedavi edilmesi için uzman desteği büyük önem taşır.

 Ses Eğitimi Çocuklarda Nasıl Olmalı?

Ses eğitimi, çocukların yaşına, gelişimsel aşamalarına ve bireysel ihtiyaçlarına göre farklılık gösterebilir. Ses eğitiminin 

erken yaşta başlatılması, ses mutasyonu sürecinde daha sağlıklı bir gelişim sağlar. Tüm vücut, şarkı söyleme sürecinde 

bir enstrüman olarak işlev görür ve şarkı söylerken kullanılan ses, bir araç olarak kabul edilebilir. Bu bakış açısıyla, 

öğrencilere sesin kalitesini etkileyen doğru ses kullanımı ve tekniklerinin öğretilebileceği vurgulanmaktadır. Müzikal 

amaçlarla sesi kullanabilmek için, sesi kontrol edebilme yeteneği gereklidir ve bunun ilk koşulu, sesi destekleyen doğru 

bir solunum (respirasyon) tekniğine sahip olmaktır (Öztürk ve Akgün, 2007). Çocuklara doğru nefes almayı öğretmek, 

sesin doğru bir şekilde çıkmasını sağlar. Ayrıca, nefes kontrolü, sesin sürekliliği ve dayanıklılığı için önemlidir. 

Doğru ses alanı ve perdesinin kullanımı, sesin etkin bir şekilde üretilebilmesi için önemlidir. Özellikle ortaöğretim 

ve lise öğrencilerinde, ses registerleri tam olarak gelişmediği için üst registerlerde ses üretimi zorluğu yaşanabilir. Bu 

zorluğun aşılabilmesi için, doğal sesle elde edilemeyen seslerin üretilmesinde kafa sesinin kullanımı öğretmek faydalı 

olabilir. Bu yöntem, ortaöğretim ve lise korolarında daha iyi entonasyon, partiler arası ses uyumu, ses dengeleri ve ses 

renklerinin uyumunu sağlamada önemli bir rol oynar (Öztürk ve Akgün, 2007). Ses eğitimi sırasında, çocuklara sesin 

doğru kullanılmasına dair bilgi ve teknikler verilmelidir. Vokal egzersizler ve ses aralıklarının geliştirilmesi, sesin sağlıklı 

bir şekilde kullanılmasını sağlar. Sesin doğru çıkması ve kelimelerin net bir şekilde telaffuz edilmesi, çocukların etkili 

iletişim kurmalarını sağlar. 

Konuşma, dinleme, anlama ve anlatma gibi beceriler, yaşam boyu insanları etkileyen ve çevreleyen önemli becerilerdir. 

Bu becerilerin etkin bir şekilde gerçekleştirilebilmesi için sesin doğru bir şekilde kullanılması gereklidir ve bu da eğitimle 

kazanılabilir. Ses eğitimi ve diksiyon, prozodi ve tonlama konularında iyi yetişmiş öğretmenler, bu becerileri öğrencilerine 

kazandırabilir. Çocuklar, uygun modellerle karşılaştıklarında doğru şekilde öğrenebilirler; bu modellerin prozodik açıdan 

da uygun olması gerekir. Aile ya da okul ortamına girmeden önce yanlış öğrenmeler yaşanabilir. Bu nedenle öğretmen 

adaylarının ses eğitimi ve diksiyon eğitimi alarak uygun prozodik modeller olmaları sağlanabilir. Böylece, çocukların 

kendilerini doğru şekilde ifade etmeleri ve iletişim problemlerinin azaltılması ya da ortadan kaldırılması mümkün olur 

(Doğru ve Doğru, 2024). Diksiyon eğitimi, sesin netliğini artırabilir. Profesyonel bir vokal eğitmeni tarafından verilen 

rehberlik, çocukların ses eğitiminde çok önemlidir. Vokal koçluk, ses eğitiminin sistemli bir şekilde yapılmasını ve 

çocukların kendilerini daha rahat ifade etmelerini sağlar.



176

Burak Berke Özer

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 169-181

Yöntem

Bu çalışmada  ses eğitimi ve çocuk sesi üzerine yapılmış akademik çalışmalar araştırmanın temel veri kaynağını 

oluşturmuştur. Çalışmada seçilen kaynaklar, konuya doğrudan katkı sağlayan ve farklı bakış açılarını yansıtan örnekler 

arasından seçilmiştir. Ses eğitimi ve çocuk sesi alanındaki güncel yaklaşımları değerlendirebilmek amacıyla 2014–2025 

yılları arasındaki hakemli akademik dergilerde yayınlanmış makaleler taranmıştır. Ancak alanın temel kavramlarını 

açıklayan klasik kaynaklara gerektikçe başvurulmuştur. Dahil etme ölçütü ise çocuklarda ses eğitimi, ses gelişimi veya ses 

mutasyonu konularını incelemesi olmuştur. Araştırma, herhangi bir katılımcı veya deneysel uygulama içermediğinden 

etik kurul izni gerektirmemektedir. Çalışmada kullanılan tüm kaynaklar, bilimsel etik ilkelerine uygun biçimde belirtilmiş 

ve atıflar yapılmıştır. Elde edilen veriler, betimsel analiz yöntemiyle çözümlenmiştir.

Bulgular

İncelenen kaynaklarda sesin; nefes, titreşim ve rezonans unsurlarının birleşimiyle oluşan fiziksel bir olgu olmasının yanı 

sıra, bireyin kimliğini, duygusal durumunu ve iletişim biçimini yansıtan bir ifade aracı olduğu vurgulanmaktadır. Sesin 

oluşumunda gırtlak, ses telleri, solunum kasları ve rezonans boşlukları temel rol oynamaktadır

Araştırmalar, ses eğitiminin temel amacının bireyin sesini sağlıklı, doğal, doğru tekniklerle ve estetik biçimde 

kullanmasını sağlamak olduğunu göstermektedir. Ses eğitimi yalnızca şarkı söyleme becerisini geliştirmekle kalmaz; aynı 

zamanda konuşma sesinin farkındalığını artırır, nefes kontrolünü geliştirir ve iletişim becerilerini güçlendirir. Ses eğitimi 

sürecinde doğru duruş (postür), nefes alma teknikleri, artikülasyon ve rezonans çalışmaları büyük önem taşımaktadır. 

Ancak literatürde, çocukların fizyolojik gelişim özellikleri göz önüne alınmadan yapılan yoğun ses eğitimlerinin, kalıcı 

ses hasarlarına yol açabileceği uyarısı sıkça dile getirilmektedir.

Ses mutasyonu, genellikle 11–15 yaş aralığında ortaya çıkan ve ses tellerinin büyümesi, kalınlaşmasıyla birlikte ses 

perdesinin düşmesiyle karakterize edilen doğal bir fizyolojik süreçtir. Bu dönemin bireyden bireye değişmekle birlikte 

özellikle erkek çocuklarda daha belirgin yaşandığı, kız çocuklarında ise daha yumuşak bir geçiş süreci olduğu ifade 

edilmiştir. Bu süreçte ses tellerinde meydana gelen ani değişimler, sesin çatallanmasına, kontrol kaybına veya kısıtlı 

aralıkta kullanılmasına yol açabilmektedir. Bu nedenle, mutasyon döneminde yoğun vokal egzersizlerden kaçınılması, 

daha çok dinleme, solunum ve rezonans farkındalığına dayalı çalışmalar yapılması önerilmektedir.

Literatür, çocuklarda ses eğitiminin erken yaşlarda başlatılabileceğini, ancak bu sürecin çocuğun yaşına, fiziksel 

özelliklerine ve ses gelişimine uygun şekilde planlanması gerektiğini göstermektedir. Araştırmacılar, ses eğitiminin nefes 

ve ritim farkındalığını geliştiren, doğal ses aralığında yapılan etkinliklerle yürütülmesi gerektiği konusunda hemfikirdir. 

Çocuk korolarında ses mutasyonu döneminde ses aralıklarının doğru belirlenmemesi ve uygun olmayan repertuvar 



177Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 169-181

Ses Mutasyonu ve Çocuklarda Ses Eğitiminin Rolü

seçimi nedeniyle ses sorunlarının ortaya çıktığı belirtilmiştir. Bu nedenle ses eğitmenlerinin çocukların ses gelişimi 

hakkında temel fizyolojik bilgiye sahip olmaları gerektiği önerilmektedir.

Elde edilen bulgular, literatürde çocuk sesinin gelişimi ve eğitimi konularında önemli ilerlemeler olmasına rağmen, 

özellikle mutasyon dönemi uygulamaları konusunda görüş birliğinin tam olarak sağlanamadığını göstermektedir. 

Bununla birlikte, tüm araştırmaların ortak paydası; ses eğitiminin çocuklarda doğru zamanda, doğru tekniklerle ve 

bireysel farklılıklar gözetilerek verilmesi gerektiğidir.

Sonuç ve Öneriler

Ses mutasyonu, çocukların fiziksel, psikolojik ve sosyal gelişimleri açısından kritik bir dönemi temsil eder. Ergenlik 

döneminde sesin derinleşmesi, daha güçlü ve farklı bir ses tonunun ortaya çıkması, çocuğun hem bireysel kimlik 

gelişimi hem de sosyal ilişkileri üzerinde önemli etkiler yaratabilir. Bu süreç, genellikle sesin bozulması, çatlaması veya 

düzensizleşmesi gibi zorluklarla başlar ve zamanla daha stabil bir hale gelir. Bununla birlikte, ses mutasyonunun doğru 

yönetilmesi, çocukların sağlıklı bir ses gelişimi yaşamaları için büyük bir öneme sahiptir.

Ses eğitimi, bu dönemde sesin doğru şekilde kullanılması, sağlıklı bir şekilde korunması ve gerektiğinde geliştirilmesi 

için kritik bir araçtır. Ses eğitimi, yalnızca sesin doğru bir şekilde çıkmasını sağlamaz; aynı zamanda çocuğun özgüvenini 

artırır, iletişim becerilerini geliştirir ve genel olarak duygusal iyilik halini güçlendirir. Çocuklar, ses mutasyonu sürecinde 

karşılaştıkları zorluklarla baş edebilmek ve seslerini doğru kullanabilmek için profesyonel ses eğitimi almalıdırlar.

Eğitim, ses sağlığına zarar vermemek için önemli bir faktör olur. Sesin sağlıklı bir şekilde kullanılmaması, ilerleyen 

yıllarda kalıcı ses problemlerine yol açabilir. Ses eğitimi sayesinde sesin kontrolü, doğru nefes teknikleri, diksiyon ve 

telaffuz gibi beceriler kazanılabilir. Ayrıca, ses eğitimi, çocukların topluluk önünde konuşma, sahne performansları, 

sunumlar ve sosyal etkileşimlerde kendilerini daha iyi ifade etmelerini sağlar.

Ses mutasyonu, aynı zamanda çocukların sosyal hayatlarında da önemli değişikliklere yol açabilir. Ergenlik döneminde 

sesin değişmesi, çocuklarda kimlik arayışı ve sosyal uyum sağlama çabalarını etkileyebilir. Bu dönemde, sesin aniden 

değişmesi, özgüven kaybı, sosyal çekilme ve hatta depresyon gibi psikolojik sorunlara yol açabilir. Ses eğitimi, çocukların 

bu süreci daha sağlıklı atlatmalarına yardımcı olabilir. Ses kontrolü ve doğru ses kullanımı, çocukların sosyal ortamlarda 

kendilerini daha rahat ifade etmelerine ve arkadaşlarıyla, aileleriyle iletişimde daha güçlü olmalarına olanak sağlar.

Ayrıca, ses eğitimi sadece ses sağlığını değil, genel dil ve iletişim becerilerini de geliştirir. Sesin doğru ve etkili bir şekilde 

kullanılması, dil becerilerinin gelişimine doğrudan katkı sağlar. Bu eğitim, çocukların akademik başarısını da artırabilir; 

çünkü kendilerini daha iyi ifade etmeleri, okuma ve yazma becerilerini güçlendirebilir.



178

Burak Berke Özer

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 169-181

Sonuç olarak, ses mutasyonu süreci, çocukların ses gelişiminde önemli bir dönüm noktasıdır. Bu süreç, hem fiziksel 

hem de duygusal açıdan zorluklar içerir. Ancak ses eğitimi, çocukların bu dönemi sağlıklı bir şekilde atlatmalarını 

sağlayabilir. Sesin doğru kullanılmasına yönelik eğitim, yalnızca ses sağlığını değil, aynı zamanda çocukların özgüvenini, 

dil becerilerini ve sosyal ilişkilerini de güçlendirir. Ses eğitimi, çocukların sadece ses mutasyonu döneminde değil, 

yaşamlarının ilerleyen dönemlerinde de sağlıklı ve etkili bir iletişim kurmalarına olanak tanır. Bu nedenle, ses eğitimi 

çocuklarda erken yaşlardan itibaren başlanmalı ve ergenlik süreci boyunca desteklenmelidir.

Öneriler

1.	 Ses eğitimine erken yaşlarda başlanmalı ve çocukların ses gelişim süreçleri düzenli olarak takip edilmelidir.

2.	 Ses mutasyonu dönemindeki çocuklara özel eğitim programları hazırlanmalı; bu döneme özgü fiziksel değişimler 

dikkate alınarak sesin aşırı zorlanması engellenmelidir.

3.	 Çocukların ses gelişimini desteklemek için profesyonel ses eğitmenleriyle çalışılması sağlanmalı ve öğretmenler 

bu alanda gerekli bilgi ve donanıma sahip olmalıdır.

4.	 Ses mutasyonu sürecinde yaşanan belirsizlik ve zorluklar göz önünde bulundurularak çocuklara psikolojik ve 

duygusal destek sunulmalı; özgüven kazanımları desteklenmelidir.

5.	 Okullar ve müzik eğitimi kurumları, ses sağlığını güçlendirmek için bilinçlendirici seminerler, atölyeler ve 

rehberlik çalışmaları düzenlenebilir.

6.	 Ailelere çocukların ses değişim süreci hakkında bilgi verilmeli; ev ortamında ses sağlığını destekleyici tutumlar 

konusunda rehberlik sağlanabilir.

7.	 Alanda yapılan çalışmaları geliştirmek için çocuklarda ses mutasyonu ve ses eğitimi üzerine yeni araştırmalar 

teşvik edilmelidir.

Ethical approval

Ethical committee approval is not required for this research as it does not involve the use of human or animal subjects 
or sensitive data.

Author contribution

Study conception and design BBÖ; data collection: BBÖ; analysis and interpretation of results: BBÖ; draft manuscript 
preparation: BBÖ. All authors reviewed the results and approved the final version of the article.

Source of funding

The authors declare the study received no funding.

Conflict of interest

The authors declare that there is no conflict of interest.

Acknowledgements

I would like to express my gratitude to Associate Professor Milad Salmani for his moral support.

Etik kurul onayı



179Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 169-181

Ses Mutasyonu ve Çocuklarda Ses Eğitiminin Rolü

Bu araştırmada insan, hayvan ve hassas veriler kullanılmadığı için etik kurul onayı gerekmemektedir.

Yazarlık katkısı

Çalışmanın tasarımı ve konsepti: BBÖ, verilerin toplanması: BBÖ; sonuçların analizi ve yorumlanması: BBÖ; 
çalışmanın yazımı: BBÖ. Tüm yazarlar sonuçları gözden geçirmiş ve makalenin son halini onaylamıştır.

Finansman kaynağı

Yazarlar, çalışmanın herhangi bir finansman almadığını beyan etmektedir.

Çıkar çatışması

Yazarlar, herhangi bir çıkar çatışması olmadığını beyan etmektedir.

Teşekkürler

Doç. Dr. Milad Salmani’ye manevi desteğinden ötürü teşekkürlerimi sunarım.

Kaynakça

Aksen, K. (2021). Konservatuvarlarda verilmekte olan ses eğitiminin müzik türleri açısından değerlendirilmesi. 

Afyon Kocatepe Üniversitesi Akademik Müzik Araştırmaları Dergisi, 7(13), 75-93. https://doi.org/10.36442/

AMADER.2021.37Aladağ, Ç. (2017). Ses eğitiminde register kavramı ve ses türleri. Uluslarası Müzik ve Sahne 

Sanatları Dergisi, 1(1), 27-39. https://dergipark.org.tr/tr/pub/umssd/issue/35794/401902

Ayvacı, H. Ş. ve Bakırcı, H. (2018). Farklı öğrenim kademelerindeki öğrencilerin ses konusundaki kavramsal gelişimlerinin 

incelenmesi. Öğretim Teknolojileri ve Öğretmen Eğitimi Dergisi, 7(1), 1-17. https://dergipark.org.tr/tr/pub/jitte/

issue/36776/333149Can, M. C. ve Kalkan, A. (2022). Okul şarkılarında ortaöğretim öğrencilerinin ses alanlarına 

uygun aktarımlar. Uluslararası Eğitim Bilim ve Teknoloji Dergisi, 8(1), 38-65. https://doi.org/10.47714/uebt.1036311

Deleş, B. ve Kaytez, N. (2020). Çocuk gelişiminde müziğin yeri ve önemi. Avrasya Sosyal ve Ekonomi Araştırmaları Dergisi, 

7(10), 133-142.Demirci, N. ve Efe, S. (2007). İlköğretim öğrencilerinin ses konusundaki kavram yanılgılarının 

belirlenmesi. Necatibey Faculty of Education Electronic Journal of Science and Mathematics Education, 1(1), 23-56.

Doğanyiğit, S. (2020). Mutasyon (ses değişimi) döneminde seslerin sınıflandırılması. Ahi Evran Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, 6(3), 991-1010. https://doi.org/10.31592/aeusbed.681306

Doğru, E. ve Doğru, Z. (2024). Öğretmen eğitiminde ses eğitimi ve diksiyon. Abant İzzet Baysal Üniversitesi Eğitim 

Fakültesi Dergisi, 24(3), 1791- 1812. https://doi.org/10.17240/aibuefd.2024..-1352699

Otacıoğlu, S. (2017). Ergen seslerinde ses değişimi ve eğitimi. Manisa Celal Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

15(1), 49-64. https://doi.org/10.18026/cbayarsos.297841

Özkan, E. T. ve Demirhan, E. (2014). Pediatrik ses bozuklukları ve ses terapisinin etkililiği. Kocaeli Tıp Dergisi, 3(2), 27-

33.

Öztürk, F. G. ve Akgün, G. (2007). Ses eğitimi ve 3 r kuralı. Kastamonu Education Journal, 15(1), 423-426.

Polat, S. (2017). Ses eğitiminin temel ögeleri ve çeşitli söyleme tekniklerine yönelik uzman görüşleri ve performans 

değerlendirme ölçeği örneği. İnönü Üniversitesi Kültür ve Sanat Dergisi, 3(1), 1-18. https://doi.org/10.22252/



180

Burak Berke Özer

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 169-181

ijca.321534

Temiz, E. ve Kudret, H. (2017). Bireysel ses eğitimi derslerinde kullanılan repertuvarın incelenmesi. Fine Arts, 12(4), 

299-310.

Ülger, E. H. ve Ülger, N. (2022). Ses-Müzik-Felsefe. Başkent Üniversitesi Sağlık Bilimleri Fakültesi Dergisi, 7(1), 79-92.

Yiğit, N. (2006). Koroda ses eğitimi çalışmalarının çocuk ses gelişimine etkileri. Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi, 16, 777-783.

Yiğit, N. (2012). Profesyonel ses. Kastamonu Education Journal, 20(3), 955-964.

Extended Abstract

Introduction

Voice training is the process of gaining the skills necessary for the correct, effective and healthy use of the voice. Healthy 

use of the voice in terms of both speaking and singing requires individuals to use their vocal organs correctly. For this 

reason, in addition to being considered as an art, vocal education aims to protect the vocal health of individuals in the 

long term by using their vocal organs correctly. Therefore, this issue is important in the field of human health and music 

education. Voice mutation refers to the process of voice change, especially during adolescence. This period is a period of 

great changes in terms of the physics of the voice and is usually more pronounced in males. It is important to protect and 

educate the adolescent’s voice during this period. Proper voice training during adolescence prevents the development 

of wrong voice habits and allows individuals to use their voices in a healthier way. The study is a qualitative research 

and literature review method was used. The literature review included a systematic review and evaluation of existing 

research on voice training and voice mutation in children. The literature review aims to analyze different aspects of 

voice training and voice mutation by bringing together existing knowledge in the field. During the research process, the 

information obtained was brought together and organized around various themes. Previous studies on voice training and 

voice mutation in children were analyzed. 

Method

This study draws on academic research on voice training and children’s voices as its primary data source. The selected 

sources were chosen from examples that directly contribute to the subject and reflect different perspectives. In order 

to evaluate current approaches in the field of voice training and children’s voices, articles published in peer-reviewed 

academic journals between 2014 and 2025 were screened. However, classical sources explaining the basic concepts of the 

field were consulted as necessary. The inclusion criterion was that the sources examined voice training, voice development, 

or voice mutation in children. As the research did not involve any participants or experimental applications, it did not 



181Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 169-181

Ses Mutasyonu ve Çocuklarda Ses Eğitiminin Rolü

require ethical committee approval. All sources used in the study were cited and referenced in accordance with scientific 

ethical principles. The data obtained were analyzed using descriptive analysis methods. 

Findings and Results

The findings reflected the important points in the literature about the situations children face in the voice education 

process, the onset, process and aftereffects of voice mutation. In this study, the necessity of vocal education for children 

and its provision in accordance with their age and developmental level were evaluated. As a result of the research, the 

current understanding of how voice education for children and voice mutation processes interact was revealed, gaps and 

gaps in the literature were identified, suggestions were made for new research in this field, suggestions were made for more 

efficient voice education methods by examining how voice education processes shape the biological and psychological 

effects of voice mutation. The research conducted revealed that voice training should begin at an early age and that 

children’s voice development processes should be monitored regularly. It was found that special training programs should 

be prepared for children during the voice mutation period; excessive strain on the voice should be prevented by taking 

into account the physical changes specific to this period. To support the voice mutation process in children, schools and 

music education institutions can organize awareness seminars, workshops, and guidance activities to strengthen voice 

health. Families should be informed about their children’s voice change process; guidance can be provided on attitudes 

that support voice health in the home environment.



182

Analysis of Barış Manço’s Songs Within the Scope of Values Education

Barış Manço’ya Ait Şarkıların Değerler Eğitimi Kapsamında 

İncelenmesi

 1Milli Eğitim Bakanlığı, Bor Şehit Ramazan Konuş Fen Lisesi, Niğde, Türkiye
2Necmettin Erbakan Üniversitesi, Ahmet Keleşoğlu Eğitim Fakültesi, Konya, Türkiye

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 182-200

Tolga Güler  —  tolgaguler81@hotmail.com

Geliş tarihi/Received: 14.10.2025  —  Kabul tarihi/Accepted: 19.11.2025  —  Yayın tarihi/Published: 30.11.2025

Bu makale, Tolga Güler’in Prof. Dr. Aynur Elhan Nayir danışmanlığında yürüttüğü “Barış Manço’nun şarkılarının müziksel analizi ve değerler 
eğitimi kapsamında incelenmesi” başlıklı doktora tezinden üretilmiştir. Ayrıca 24-26 Nisan 2025 tarihlerinde gerçekleştirilen “IV. Uluslararası 
Müzik Araştırmaları Öğrenci Kongresi”nde bildiri olarak sunulmuştur.

Telif hakkı © 2025 Yazar(lar). Açık erişimli bu makale, orijinal çalışmaya uygun şekilde atıfta bulunulması koşuluyla, herhangi bir ortamda veya 
formatta sınırsız kullanım, dağıtım ve çoğaltmaya izin veren Creative Commons Attribution License (CC BY) altında dağıtılmıştır.

Copyright © 2025 The Author(s). This is an open access article distributed under the Creative Commons Attribution License (CC BY), which 
permits unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium or format, provided the original work is properly cited.

Tolga Güler1  , Aynur Elhan Nayir2  

Research Article - Araştırma Makalesi

ÖZ

Müzik dersinde şarkılar, ders işleniş sürecini zevkli hale getirmenin yanında müzik dersi öğretim programlarındaki pek 

çok kazanımın öğrencilere aktarılmasında yararlanılan, öğrencilerin duyuşsal, bilişsel, psikomotor alanlarını harekete 

geçiren eğitsel materyallerdir. Bunlara ek olarak öğrencilere kazandırılmak istenen «değerler eğitimi» kapsamındaki 

değer temaları da eğitsel sürecin ayrılmaz bir bütünleyicisi-paydaşı konumundadır. Değer temalarının öğrencilere 

kazandırılmasında, ders içi etkinliklerin ve kullanılacak eğitsel materyallerin-şarkıların öğrenci seviyeleri ve gelişim 

düzeylerine uygun olarak özenle seçilmesi önem arz etmektedir. Buradan hareketle evrensel ve ulusal değerlere duyarlı 

devlet sanatçımız Barış Manço’ya ait şarkılar, popülaritesi ve taşıdığı didaktik öğeler bakımından müzik eğitim sürecinde 

yararlanılması muhtemel materyaller olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Bu araştırmada Talim ve Terbiye Kurulu Başkanlığı (TTKB) tarafından 19.01.2018 tarih ve 5 Sayılı kararla kabul 

edilen “İlkokul (1-4. Sınıflar), Ortaokul ve İmam Hatip Ortaokulu (5-8. Sınıflar) Müzik Dersi Öğretim Programı” ile 

TTKB tarafından 19.01.2018 tarih ve 22 Sayılı kararla kabul edilen “Ortaöğretim Müzik Dersi (9, 10, 11 ve 12. Sınıflar) 

Öğretim Programı” nda yer alan “kök değerler”in (adalet, dostluk, dürüstlük, öz denetim, sabır,saygı, sevgi, sorumluluk, 

vatanseverlik, yardımseverlik) öğrencilere kazandırılmasında, sözleri Barış Manço’ya ait şarkıların işlevselliğini, 

destekleyici özelliğini ortaya koymak amaçlanmıştır. Araştırma kapsamında analizi gerçekleştirilen şarkılar, sözleri 

Barış Manço’ya ait olan ve albüm kayıtlarında (plak, kaset, cd) seslendirdiği 91 adet Türkçe sözlü eserden oluşmaktadır. 

Araştırma betimsel türde ve tarama modelinde kurgulanmıştır. Döküman inceleme yönteminin kullanıldığı araştırmada, 

şarkı sözlerinin içerdiği kök değer temaları bakımından betimsel analizi gerçekleştirilmiştir. Analiz birimini oluşturan 

kök değer temalarının, Türk Dil Kurumu çevrim içi sözlükteki anlamları esas alınmıştır. Analiz sonuçlarına göre Barış 

Manço’ya ait şarkıların sözlerinin, içerdiği değer temaları itibariyle kök değerlerden en az bir tanesini doğrudan ya da 

dolaylı olarak destekler nitelikte olduğu ve en çok işlenen kök değer temasının “sevgi” (%76,9) olduğu tespit edilmiştir. 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0003-3579-8721
https://orcid.org/0000-0002-1964-3829


183Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 182-200

Barış Manço’ya Ait Şarkıların Değerler Eğitimi Kapsamında İncelenmesi
Bunların yanı sıra 13 şarkının (%14,2) sözlerinde yer alan ifadeler sebebiyle pedagojik bakımdan, etkinliklerde 

yararlanmaya uygun olmadığı da tespit edilmiştir.
Anahtar Kelimeler: Barış Manço Şarkıları, Değerler Eğitimi, Kök Değerler.

ABSTRACT

In music lesson, songs are educational materials that not only make the teaching process enjoyable but also help convey 

many of the learning outcomes in music teaching programs to students, stimulating their affective, cognitive, and 

psychomotor domains. In addition, the value themes within the scope of “values education” that are intended to be 

instilled in students are also an integral part of the educational process. In instilling value themes in students, it is 

important to carefully select classroom activities and educational materials (songs) that are appropriate for the students’ 

levels and stages of development. Based on this, songs by our state artist Barış Manço, who is sensitive to universal and 

national values, emerge as materials that can potentially be used in the music education process due to their popularity 

and didactic elements.

	 In this study, the “Elementary School (Grades 1-4), Middle School, and Imam Hatip Middle School (Grades 

5-8) Music Lesson Curriculum“ and the ”Secondary Education Music Lesson (Grades 9, 10, 11, and 12) Curriculum“ 

aim to demonstrate the functionality and supportive nature of songs with lyrics by Barış Manço in instilling ”core values” 

(justice, friendship, honesty, self-control, patience, respect, love, responsibility, patriotism, and helpfulness) in students. 

The songs analyzed in the study consist of 91 Turkish-language works with lyrics by Barış Manço, which he performed in 

album recordings (records, cassettes, CDs). The study was designed as descriptive and survey-based. Using the document 

review method, a descriptive analysis was performed of the core value themes contained in the song lyrics. The meanings 

of the core value themes, which constitute the unit of analysis, were based on the definitions provided in the Turkish 

Language Association’s online dictionary. According to the analysis results, it was determined that the lyrics of Barış 

Manço’s songs directly or indirectly support at least one of the core values in terms of the value themes they contain, and 

that the most frequently addressed core value theme is “love” (76.9%). In addition, it was determined that the lyrics of 13 

songs (14.2%) are not suitable for use in educational activities due to the expressions they contain.

Keywords: Barış Manço Songs, Values Education, Core Values.

Giriş

Okullarda (İlkokul, ortaokul, lise) formal olarak, örgün eğitim süreci dahilinde planlı ve programlı olarak gerçekleştirilen 

müzik eğitimine, genel müzik eğitimi denilir. Genel müzik eğitimi sürecinde şarkılar, müzik dersi etkinliklerinde 

vazgeçilmez eğitsel materyallerdir. Ritim, ezgi ve armonik uyumun en güzel şekliyle ifade edildiği şarkılar; dinleme ve 

söyleme etkinliklerinde, öğrencilerin derse olan ilgi ve motivasyonlarını artırmada, sosyal duygusal gelişimlerine katkı 

sağlamada en önemli eğitsel materyaller olarak karşımıza çıkar. Öğrencilerin dilsel gelişime katkı sağlaması bakımından 

şarkılar, sözleri itibariyle de önem arz etmekle birlikte, evrensel değer temalarına ve didaktik unsurlara sahip olmaları 

bakımından da pedagojik olarak ayrıca önem taşırlar (Güler, 2024).

Şarkı söyleme eylemi, çocuğun sesini doğru kullanabilmeyi öğrenmesini bakımından ve anlamını bilmediği kelimelerin 



184

Tolga Güler, Aynur Elhan Nayir

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 182-200

anlamlarını öğrenmesine de yardımcı olması bakımından önem arz etmektedir. Toplu olarak birlikte şarkı söylerken; 

seslerini kontrol etmelerine, seslerini denetlemelerine, uyum içinde söyleyebilmelerine ve müziksel etkinliğin paydaşı 

olmanın da hazzını yaşamalarına önemli ölçüde katkı sağlamaktadır. Böylece çocukların dil, sosyal ve duygusal gelişimleri 

de desteklenmiş olacaktır (Şen, 2006). 

Yapılan farklı araştırmalar göstermektedir ki, şarkıların bir öğretim aracı olarak kullanıldığı zaman müzik desteğiyle 

sunulan öğretim yönteminin motivasyonu artırıp öğrenmeyi daha da kolaylaştırarak zevkli, eğlenceli, ve kalıcı hâle 

getirdiği; özellikle de konuşma dili becerilerinin edinim ve gelişimini, bunlarla beraber kültür aktarımını da etkin kıldığı 

gözlenmiştir (Neisa, 2008; Shen, 2009; Navvaro, 2009; Modiri, 2010; Murphey, 2010; Millîngton, 2011’den aktaran Turan 

ve Çelik, 2019).

Popülaritesi olan, yaygın, bilindik, öğrencilerin icra etmekten hoşnut olduğu, seviyelerine-gelişimlerine uygun şarkı, 

türkü ve marşlar; hem istendik kalıcı öğrenmelerin sağlanabilmesi hem de ders sürecinin keyifli geçirilebilmesi açısından 

önemli eğitsel materyaller olarak karşımıza çıkmaktadır (Güler, 2024).

Popüler şarkılar eğlence, duygusal ifade, tutum ve değerlerin aktarılması yoluyla eğitim ve sosyal, politik yorumlar 

yoluyla değerlendirme gibi çeşitli amaçları yerine getirir (Taylor, 2021). Popüler şarkılar şarkı sözleriyle bir dünya vizyonu 

sunar, değerleri, idealleri iletir, rol modelleri ve idoller yaratırlar; bunlar sahip oldukları duygusal özellikler yanında genç 

dinleyicilerin davranış ve tutumları üzerinde derin ve güçlü bir etkiye sahiptir (Escobar, 2022; Merlyn, 2020’den aktaran 

Díez-Gutiérrez ve diğerleri, 2022). Popüler müziğin eğitim potansiyeli aşikardır ve diğer araçların yanı sıra, işlevselliği ve 

sayısız eğitim değeriyle birlikte çocukların bu tür müziğe olumlu tepki verme eğilimi ile de popüler müzik (Kondracka-

Szala, Michalak, 2019) önemli bir araçtır.

Müzik de tarih, dil, din, değerler, gelenek, görenek, mimari yapı, halk kültürüne ait ürünler gibi evrensel olma işlevinden 

daha ziyade, kültürel bakımdan ezgisi, hikayesi, oluşum serüveni gibi unsurlarla ait olduğu toplumun kültürünü yansıtan, 

taşıyan, aktaran ve toplumu yönlendiren millî kültür hazineleridir. Ve kültürel kimliği oluşturan en önemli boyutlardan 

biridir (Turan ve Çelik, 2019). Bu bağlamda müziğin taşıdığı önem ve gerçekleştirdiği kazanımlar da gerek kültüre gerek 

değerlerimize hizmet ediciliği bakımından önem arz etmektedir.

Eğitim öğretim sürecinde etkinliklerde, geleneksel kültürel unsurları içeren ve çeşitli ahlaki öğretileri barındıran, didaktik 

mesajları olan müziksel ürünlerin seçilmesi; öğretim sürecinde sıkılma, ilgi azalması gibi olumsuz koşulları bertaraf edeceği, 

ayrıca ahlaki değerler ve kültürel öğeler bakımdan, olumlu katkı sağlayarak destekleyeceği öngörülebilir (Akıncı, 2019). Bu 

bağlamda nitelikli seçilen eserlerle desteklenerek gerçekleştirilecek müzik eğitiminin, bireylerin sosyal, duygusal ve kişilik 

gelişimini katkı sağlamanın yanında, sosyal kültürel kimlik ve benlik kavramının oluşup şekillenmesinde; ayrıca eğitsel 

süreçte sadece müzik bilgi ve becerisi kazandırmakla yetinmeyip, ilk eğitim yıllarından itibaren değerlerin özümsenmesi, 



185Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 182-200

Barış Manço’ya Ait Şarkıların Değerler Eğitimi Kapsamında İncelenmesi
benimsenmesi ve yaşama aktarılması anlamında da önemli katkılar sunduğu söylenebilir (Güler, 2024).

Eğitim sistemimizin ana amacı; değerlerimiz, yeterlik ve yetkinleriyle bütünleşerek gerekli bilgi, beceri, tutum ve davranışları 

kazanmış bireyler yetiştirmektir. İlgili öğretim programlarıyla bu bilgi, beceri ve davranışlar kazandırılmaya çalışılırken, 

değerlerimiz ve yetkinlikler de köprü işlevi görmektedir. Değerlerimiz, toplumumuzun tarihsel olarak özünden damıtılarak 

geçmişten günümüze gelen ve yarınlarımıza aktaracağımız millî ve manevi öz kültürel mirasımızdır (MEB, 2018a). “Toplumsal 

hayatı oluşturan, insanları birbirine bağlayan, gelişmeyi, mutluluğu ve huzuru sağlayan, risk ve tehditlerden koruyan ahlaki, 

insani, sosyal, manevi değerlerimizin tüm bireylere kazandırılmasında en önemli etken eğitimdir. Bu kazanımlarımızın 

öğrencilerimize aktarılması da değerler eğitimini oluşturmaktadır” (MEB, 2010).

Sosyal yaşamda değerler ve normların, öğretilmesi ve hatırlatılması bakımından sözlü kültürel unsurlar devreye girerek 

şairleri (ozanları, dervişleri, âşıkları), anlatıcıları (meddahları, masalcıları, hikâyecileri, kıssahanları,), söyleyicileri 

(türkücüleri, destancıları, manicileri) ve gösterimcileri (gölge oyuncuları, orta oyuncuları) üzerinden görevini en iyi biçimde 

yerine getirmeye çalışmıştır. Değerler ve normların öğretilerek hatırlatılması hususunda anlatıcılar, şairler, gösterimciler ve 

söyleyiciler tarafından yaratılarak icra edilen ürünler, eğlendirip hoşça vakit geçirtmeye ek olarak önemli bir misyonunu da 

üstlenmişlerdir (Aça, 2019).

Barış Manço, millî kültür mirasımıza ait öğelerin en önemli aktarıcılarından, ozan-baksı geleneğinin devamı niteliğindeki 

âşıklık geleneğini çağın ihtiyaç, kabul ve beklentilerine göre revize ederek yeni bir oluşumunun da temsilcisi ve kurucusu 

olmuştur (Günay, 1992).

 Yıldırım (1999) ise bu yeni oluşumu; yeni stil Türk ozanlığının en güzel örneğini, yapıtları ile, Ozan Barış’ın ortaya koyduğu ve 

bu özelliğinden ötürü, yaşadığı toplumla gerçek anlamda bütünleşmeyi başardığı için şarkıları ve öğütleriyle, yediden yetmişe, 

halkın büyük bir kesiminin gönlünde taht kurduğu şeklinde belirtmiştir. Ozanlar ve aşıklar, Türk kültürünün taşıdığı anlam 

ve değerlere uygun ahlâki anlayışı temsil eden, yaşatan, aktara gelen ve bunu yayan eserler vermişlerdir. Eğlendirme misyonu 

yanında toplumu eğitme noktasında da sorumlu davranmışlardır. Öğrendikleri, gözlemledikleri ve algıladıkları duyguları 

sazları ile kendilerine has bir üslupla şiir, şarkı, hikâye, sohbet vb. formlarla dinleyicilerine aktararak, onları aydınlatan bir 

rehber mahiyetinde onların gözü, kulağı olmuşlar (Günay, 1992).

Barış Manço yapıtlarında Türk milletine ait değerleri aktaran atasözü, deyim ve özdeyişlere yer vermesi; aynı zamanda 

eserlerinin son bölümünde ismini tapşırması; Türk müziğinin geleneksel tek sesli özelliğine sadık kalarak, eserlerini çok 

seslilik anlayışı ile düzenlemesi itibariyle; geleneksel yapıya da bağlı kalarak geleceğe bu değerleri aktarması bakımından 

umut olmuştur (Günay, 1992). “Nitekim ortaya çıkardığı eserlerde Türk milletinin kültürü, gelenekleri ve değerleri bir nakkaş 

edasıyla işlenmiştir. Kültürden ve gelenekten gelen unsurlara yüklediği misyonla günümüz dünyasının en çok muhtaç olduğu 

sevgi, birlik ve barış gibi konuları kendi yorumuyla telkin etmiştir” (Yalçın, 2019, s.255). “O, şarkılarında sadece sevgi ve aşkı 



186

Tolga Güler, Aynur Elhan Nayir

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 182-200

dile getirmemiş, sözü ve ezgisiyle halk hayatını resmetmiş, geleneksel hayatın güzelliklerine dikkat çekmiş, doğa sevgisini 

aşılamış, toplumsal değerleri ve normları çocuklara öğretmeye, büyüklere de hatırlatmaya çalışmıştır” (Aça, 2019, s.289). “O 

bizlere manevi değerlerimize saygıyı geleneksel değerlerimize bağlılığı hatırlattı hep” (Erdoğan, 2015, s.119). Toplumu bir 

arada tutan dinamiklere hassasiyet ve özenle yaklaşan ve bu dinamiklerin korunmasına önem veren,

Barış Manço’nun duyarlı sanatçı kimliği ile içinde yaşadığı toplumun değerleri ve bu değerlerin giderek yok 

olmasına karşın bizlere söylemeye çalıştığı ve sıklıkla vurgu yaptığı ‘helal kazanan, doğruluğu seçen, dürüst 

davranan, paylaşmayı ve insanlara yardım etmeyi seven, geleneksel değerlere önem veren’ insan modelleri, 

eserlerinde ustalıkla işlenmiştir. (Erdoğan, 2015, s.121)

Çobanoğlu (2000), Barış Manço’ya ait eserlerin en önemli işlevini; “Unutulan yozlaşan toplumsal değerleri o kendine has 

estetiği içinde damıtıp süzmek yeni örneklerle güncelleştirerek ve ağızlardan düşmeyecek ezberlenecek formlarla toplum 

hayatına kazandırmak yani biz olarak biz kalarak çağdaş ihtiyaçlara cevap vermek ve çağdaşlaşmak” (s.45). şeklinde ifade 

etmiştir.

Müziği informal bir eğitim aracı olarak kullanan Barış Manço, eserlerinde dinî ve ahlakî değerlere ilişkin aktarımlar 

yapmıştır. Bu aktarımı gerçekleştirirken dinî referanslara da, içeriğin kültürel bir bileşeni olarak yer vermiştir. Geleneksel 

yapıdaki atasözü, deyim ve göndermeleri, aynı şekilde ya da yapı bozuma uğratarak eserlerinde kullanmış ve geleneksel 

öğelerle harmanlayarak kendine has üslupla özgün eserlerini sunmuştur (Turanalp, 2019). “Onun toplumsal etiği 

pekiştiren geleneksel dünya görüşünü yeni nüanslarla anlam yönünden işleyip zenginleştiren eskileri güncelleştiren 

işlevleriyle söylemini yaşayan sanatçı kişiliğinin gördüğü yaygın kabul bu yönüyle çok önemli ve değerlidir” (Çobanoğlu, 

2000, s.41).

Bu araştırmada Barış Manço’nun albümlerindeki (plak, kaset ve cd) Türkçe seslendirdiği sözleri kendine ait şarkılarının, 

sözlerinin içerdiği temaları itibariyle, genel müzik eğitimi sürecinde (ilkokul, ortaokul ve lise müzik eğitimi), müzik dersi 

öğretim programları (MEB 2018a; MEB, 2018b) içinde yer verilen ve değerler eğitimi kapsamında kazandırılmak istenen 

kök değerleri (adalet, dostluk, dürüstlük, öz denetim, sabır, saygı, sevgi, sorumluluk, vatanseverlik, yardımseverlik) 

doğrudan ya da dolaylı olarak destekleyip desteklemediğinin ortaya konulması amaçlanmıştır. Bu sebeple araştırma, 

şarkıların değerler eğitimi kapsamında kök değerleri desteklemedeki işlevselliğinin, detaylı biçimde ortaya koyması 

bakımından önem taşımaktadır.

Yöntem

Araştırma betimsel türde, tarama modelinde kurgulanmıştır. Genel tarama modeli yaklaşımı içinde de tekil tarama 

modeli kullanılmıştır. 



187Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 182-200

Barış Manço’ya Ait Şarkıların Değerler Eğitimi Kapsamında İncelenmesi
Genel tarama modelleri, çok sayıda elemandan oluşan bir evrende, evren hakkında genel bir yargıya varmak 

amacı ile evrenin tümü ya da ondan alınacak bir grup, örnek ya da örneklem üzerinde yapılan tarama 

düzenlemeleridir. Değişkenlerin, tek tek, tür ya da miktar olarak oluşumlarının belirlenmesi amacı ile yapılan 

araştırma modellerine tekil tarama modelleri denir. (Karasar, 2017, s.111)

Verilerin Toplanması

Araştırmada veriler “doküman inceleme” tekniği ile elde edilmiştir. Doküman incelemesi sırayla; dokümanlara ulaşma, 

özgünlüğü-orjinalligi kontrol etme, dokümanları anlama, veriyi analiz etme, veriyi kullanma aşamalarından oluşmaktadır 

(Forster, 1995’den aktaran Yıldırım ve Şimşek, 2016). Bu bağlamda öncelikle Barış Manço’ya ait albümler, araştırmacı 

tarafından temin edilmiş ve sözlere ilişkin transkripsiyon işlemi gerçekleştirilmiştir. Araştırma örneklemini oluşturan 

şarkılar belirlenirken, kayıtlara rahat bir şekilde ulaşılabilmesi bakımından, şarkının en yakın tarihli yer aldığı albüm 

esas alınarak inceleme gerçekleşmiştir. “Nane Limon Kabuğu” adlı şarkı, “Live in Japan” albümünde 1 kıtasının eksik 

seslendirilmiş olması nedeniyle “Ful Aksesuar’88 Manço - Sahibinden İhtiyaçtan” albümü esas alınarak incelenmiştir. 

Ayrıca “Fil ile Kurbağa” adlı Türkçe seslendirdiği eser, Barış Manço’nun, Sayan Plak şirketinden ayrıldıktan sonra izinsiz 

olarak piyasaya sürüldüğü için bir süre sonra piyasadan toplatılması (Barış Manço mix, 2024a) sebebiyle; Barış Manço 

ile Lale (Çağlar) Manço’nun düğün merasimlerinde nikah şekeri yerine dağıtılan “Düğün Plağı”nda yer alan “Ne kadar 

mutluyuz” adlı Türkçe seslendirilen şarkı, özel bir hatıra albümü (Barış Manço mix, 2024b) olması sebebiyle araştırma 

kapsamı dışında tutulmuştur.

Verilerin Analizi

İncelemeye esas olan şarkıların sözleri ile ilgili olarak; ilkokul, ortaokul ve lise düzeylerinde müzik derslerinde pedagojik 

olarak kullanımına uygunluğu bakımından da incelenerek uzman görüşü alınmıştır. Bu kapsamda farklı uzmanlar 

tarafından da alınan görüşler değerlendirilerek, iç tutarlığına (güvenirlik) ilişkin, Miles-Huberman güvenirlik katsayısı 

81,86 olarak hesaplanmıştır. Bu bağlamda şarkıların ilkokul (İ), ortaokul (O) ve lise (L) eğitim kademelerine uygunluğu 

bakımından ulaşılan bulgular tablo halinde detaylı olarak belirtilmiştir. 13 şarkının sözlerinde yer alan ifadeler sebebiyle 

pedagojik bakımdan, etkinliklerde yararlanmaya uygun olmadığı tespit edilmiştir.

Şarkıların sözlerinin içerdiği kök değer temaları bakımından betimsel analizi yapılarak, şarkıların öğretim programındaki 

hangi kök değerleri, doğrudan ya da dolaylı olarak destekleyici özelliğe sahip olduğu tespit edilmiştir. Ayrıca şarkıların 

sözlerinin, 10 kök değer teması çerçevesinde farklı uzmanlar tarafından da analizi sağlanarak, verilerin iç tutarlığına 

(güvenirlik) ilişkin, Miles-Huberman güvenirlik katsayısı % 89 olarak hesaplanmıştır. Bu analizler gerçekleştirilirken 10 

kök değerin, Türk Dil Kurumu (TDK) çevrim içi “Genel Türkçe Sözlük” teki anlamları esas alınmıştır.



188

Tolga Güler, Aynur Elhan Nayir

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 182-200

Evren ve Örneklem

Araştırmanın evrenini sözleri Barış Manço’ya ait Türkçe şarkılar oluşturmaktadır. Araştırmanın örneklemi ise seçkisiz 

olmayan amaçsal örnekleme türlerinden, ölçüt örnekleme yöntemiyle belirlenmiştir. Bu bağlamda sözleri Barış Manço’ya 

ait olan ve albüm kayıtlarında (45’lik plak, kaset ve cd kayıtları) seslendirdiği 91 adet Türkçe şarkı incelenmiştir.

Bulgular

Barış Manço’ya Ait Şarkıların Değerler Eğitimi Kapsamında İncelenmesi

1.	 ”Dağlar dağlar” adlı şarkıda geçen “Sevdiğimi son bir olsun, yakından görem” ifadelerinde” Sevgi” temasının 
işlendiği,

2.	 “Gül Pembe” adlı şarkıda geçen “Sen gelince, bahar gelir gül pembe, dereler seni çağlar, sevinirdik gül pembe” 
ifadelerinde “Sevgi” temasının işlendiği,

3.	 “İşte Hendek İşte Deve” adlı şarkıda geçen “Zeynebimden haber sordum, başkasına yar olmuş” ifadelerinde 
“Sevgi” temasının; “İşte hendek işte deve, ya atlarsın ya düşersin. Baktın olmaz vazgeçersin, zordur almak 
bizden kızı” ifadelerinde “Öz denetim” temasının işlendiği,

4.	 “Sarı Çizmeli Mehmet Ağa” adlı şarkıda geçen “Yaz dostum, yoksul görsen besle kaymak bal ile. Yaz dostum, 
garipleri giydir ipek şal ile. Yaz dostum, öksüz görsen sar kanadın kolunu” ifadelerinde “yardımseverlik” 
temasının; “Yaz dostum, bir dünya ki haklı haksız karışmış” ifadelerinde “adalet” temasının; “ Yaz dostum, 
Barış söyler kendi bir ders alır mı?” ifadelerinde “Sorumluluk ve öz denetim” temalarının işlendiği,

5.	 “Kara Sevda” adlı şarkıda geçen “Nasıl olduğunu anlayamadım ama, seviyorum seni delicesine” ifadelerinde 
“Sevgi” temasının işlendiği,

6.	 “Hal Hal” adlı şarkıda geçen “Bir bakışı canlar yakar, gülüşüne cihan değer” ifadelerinde “Sevgi” temasının 
işlendiği,

7.	 “Kol Düğmeleri” adlı şarkıda geçen “İki küçük kol düğmesi, bütün bir aşk hikayesi” ifadelerinde “Sevgi” 
temasının işlendiği,

8.	 “Unutamadım” adlı şarkıda geçen “Gözlerimde yaş, kalbimde sızı, unutmadım seni” ifadelerinde “Sevgi” 
temasının işlendiği,

9.	 “Aynalı Kemer” adlı şarkıda geçen “Seher vakti bir güzele vuruldum” ifadesinde “Sevgi” temasının işlendiği,

10.	“Beyhude Geçti Yıllar” adlı şarkıda geçen “Nasıl içim yanıyor, öyle sevmiştim ki seni” ifadelerinde “Sevgi” 
temasının işlendiği,

11.	“Nazar Eyle” adlı şarkıda geçen “Sırma saçlı kırk güzel gelmiş, levent boylu kırk yiğide varmış” ifadelerinde 
“Sevgi” temasının işlendiği,

12.	“Can Bedenden Çıkmayınca” adlı şarkıda geçen “Selvi boylum senin için, katlanırım bu yazgıya. Böyle 
yazmışsa yaradan, kara toprak yeter bana” ifadelerinde “Sevgi, saygı, sabır” temalarının işlendiği,

13.	“Dönence” adlı şarkıda geçen “Duyuyorum, görüyorum, bir gün gelecek dönence biliyorum” ifadelerinde 
“Sabır” temasının işlendiği,

14.	“Anlıyorsun Değilmi” adlı şarkıda geçen “Gözlerimden süzülen birkaç damla anıda, senin sıcaklığın var, 
anlıyorsun değil mi?” ifadelerinde “Sevgi” temasının işlendiği,

15.	“Gül Bebeğim” adlı şarkıda geçen “Sensiz yaşamak ne kadar zor, ayrılık acısını gel bana sor” ifadelerinde 
“Sevgi” temasının; “Hani bana verdiğin o sözler” ifadesinde “Dürüstlük” temasının işlendiği,



189Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 182-200

Barış Manço’ya Ait Şarkıların Değerler Eğitimi Kapsamında İncelenmesi
16.	“Halil İbrahim Sofrası” adlı şarkıda geçen “İnsanoğlu haddin bilir, kem söz söylemez iken” ifadelerinde “Öz 

denetim, Saygı” temalarının; “Elalemin namusuna yan gözle bakmaz iken” ifadelerinde “Saygı” temasının; 
“Buyurun dostlar buyurun, Halil İbrahim sofrasına” ifadelerinde “Dostluk” temasının; “Bazen durur bakarım 
bu ibret tablosuna, kimi tatlı peşinde, kimininse tuzu yok” ifadelerinde “Öz denetim, Adalet” temalarının; 
“Halat gibi bileğiyle yayla gibi yüreğiyle, çoluk çocuk geçindirip, haram nedir bilmeyenler” ifadelerinde 
“Sorumluluk, Dürüstlük, Adalet” temalarının; “Alnı açık gözü toklar buyursunlar baş köşeye, kula kulluk 
edenlerse, ömür boyu taş döşeye” ifadelerinde “Öz denetim, Sorumluluk, Adalet” temalarının işlendiği,

17.	“Yolla Yarim” adlı şarkıda geçen “Hasret kaldım seni sevmeye” ifadelerinde “Sevgi” temasının işlendiği,

18.	“Alla Beni Pulla Beni” adlı şarkıda geçen “Canim iste canim bile sana kurban yar” ifadelerinde “Sevgi” 
temasının işlendiği,

19.	“Domates Biber Patlıcan” adlı şarkıda geçen “Sana deli gibi aşık olduğumu söyleyebilseydim” ifadelerinde 
“Sevgi” temasının işlendiği,

20.	“Ben Bilirim” adlı şarkıda geçen “Deli Gönül sevdasını, ben bilirim ben bilirim” ifadelerinde “Sevgi” temasının; 
“Kışlalara erdi bahar, tezkereye bir kaç gün var» ifadelerinde «Vatanseverlik» temasının işlendiği,

21.	“Sakız Hanım ile Mahur Bey” adlı şarkıda geçen “Bembeyaz tenli bembeyaz saçlıydı Sakız Hanım, 
zaten onun için Sakız Hanım derdik kendisine, pamuk gibi elleriyle kemençe çalardı” ifadelerinden “Sevgi” 
temasının işlendiği,

22.	“Gibi Gibi” adlı şarkıda geçen “Kimse sevemez benim gibi seni” ifadelerinde “Sevgi” temasının işlendiği,

23.	“Hemşerim Memleket Nire” adlı şarkıda geçen “Okumuşu cahili yoksulu zengini hiç farkı yok hepsi aynı, 
sonunda ben de anladım Hanya’yı Konya’yı” ifadelerinde “Öz denetim” temasının; “Kaşının altında gözün 
var diye silahlanıp ölüme koşarken, kalan dul ve yetim ne yer, ne içer soran yok” ifadelerinde “Saygı, 
Yardımseverlik, Sorumluluk ve Öz denetim” temalarının işlendiği,

24.	“Yine Yol Göründü Gurbete” adlı şarkıda geçen “Aşıklar boynunu bükse de, desem ki nazlı yar insafa gelse de” 
ifadelerinde “Sevgi” temasının işlendiği,

25.	“Nane Limon Kabuğu” adlı şarkıda geçen “Kişi kendini bilip sağa sola sormalı, can pazarı bu oyun olmaz” 
ifadelerinde “Sorumluluk ve Öz denetim” temalarının; “Bin derde deva geliyor, biraz daha sabret güzelim” 
ifadelerinde “Sabır” temasının işlendiği,

26.	“Müsaadenizle Çocuklar” adlı şarkıda geçen “Sahip olalım dilimize, aman dikkat belimize” ifadelerinde 
“Sorumluluk ve Öz denetim” temalarının; “Kimileri kahve kaynatsın, kimi hala dansöz oynatsın” ifadelerinde 
“Adalet” temasının; “Hayır mı şer mi göreceğiz artık, sabrın sonu selamet” ifadelerinde “Sabır” temasının; “Deli 
gibi seviyorum, ölümüne sev beni” ifadelerinde “Sevgi” temasının; “Leyleğin ömrü iki lak lak, değerler oldu 
tepetaklak” ifadelerinde “Saygı” temasının işlendiği,

27.	“Bal Böceği” adlı şarkıda geçen “Şu dağlarda çiçek oldum, aşkından sarardım soldum” ifadelerinde “Sevgi” 
temasının işlendiği; “Sabır teli koptu gönül sazından” ifadelerinde “Sabır” temasının işlendiği,

28.	“Al Beni” adlı şarkıda geçen “Sen gideli sevgilim, bahçemde güller açmıyor “ifadelerinde “Sevgi” temasının 
işlendiği,

29.	“Sarıl Bana” adlı şarkıda geçen “Yaklaş bana gel sokul bana, rüyama giriver bu gece, helalim oluver bu gece” 
ifadelerinde “Sevgi” temasının işlendiği,

30.	“Benden Öte Benden Ziyade” adlı şarkıda geçen “Hücrem soğuk bir tek sen varsın düşlerimde” ifadelerinde 
“Sevgi” temasının;” Sabret gönül sabret sakın isyan etme, bir gün elbet bitecek bu çile isyan etme, dört kitaptan 
başlayalım, istersen gel söze” ifadelerinde “Sabır ve Saygı” temalarının işlendiği,

31.	“Yol” adlı şarkıda geçen “Herkes hakkını helal etsin, kalmasın tek bir lokma” ifadelerinde “Saygı” temasının; 
“Topraktan geldi insan yine toprağa dönecek, iki lokma ekmek için ömür boyu dövüşecek” ifadelerinde 



190

Tolga Güler, Aynur Elhan Nayir

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 182-200

“Sorumluluk” temasının; “Baki kalan bu kubbede hoş bir seda biliyorsun, binin yarısı beş yüz daha ne 
düşünüyorsun” ifadelerinde “Öz denetim” temasının işlendiği,

32.	“En Büyük Mehmet Bizim Mehmet” adlı şarkıda geçen “Askere gitti Mehmet eğitim gördü Mehmet, Jandarma 
komando doğuya da gitti Mehmet” ifadelerinde “Vatanseverlik” temasının; “Alavere dalavere de Mehmet, hadi 
yürü yine nöbete Mehmet” ifadelerinde “Dürüstlük” temasının işlendiği,

33.	“Süleyman” adlı şarkıda geçen “Biz görmeyeli çok değişmiş, selam sabahı unutmuşsun Süleyman. Sofraya 
hemen yerleşiverdin, belli ki gurbet sana yaramamış Süleyman” ifadelerinde “Saygı” temasının; “Bu dünya 
kimseye kalmamış, hele bir düşün niye sana kalsın Süleyman” ifadelerinde “Öz denetim” temasının işlendiği,

34.	“Ayı” adlı şarkıda geçen “Evet babacım ona ayı derler, ayılar bizleri çok severler” ifadelerinde “Sevgi” temasının; 
“Sakın ha aman manava gidip de armutları tek tek elleme. Adamın kafası bir atarsa bayramlık ağzını bir açarsa, 
sana ne derler biliyor musun? mahalle duyar rezil olursun” ifadelerinde “Saygı, Öz denetim ve Sorumluluk” 
temalarının; “Ben seni seveyim sen beni say ki, bozulmasın ağzımızın tadı” ifadelerinde “Sevgi ve Saygı” 
temalarının işlendiği,

35.	“Gel” adlı şarkıda geçen “Öyle isterdim ki her an rüyalarına girmeyi, bir şarkı olup, dillere düşmeden 
söylenmeyi” ifadelerinde “Sevgi” temasının işlendiği,

36.	“Allahım Güç Ver Bana” adlı şarkıda geçen «Gökler şahidim olsun ki seni seviyorum, yanıyor yüreğim» 
ifadelerinde «Sevgi» temasının; «Bu ne dayanılmaz bir acı, sabır ver bana» ifadelerinde “Sabır” temasının 
işlendiği,

37.	“Dıral Dede’nin Düdüğü” adlı şarkıda geçen “Hele destur (destur), helalinden kazandıysan söyle” ifadelerinde 
“Dürüstlük, Adalet ve Öz denetim” temalarının; “Ama paylaş gel beni dinle, gariplerin de karnı doysun” 
ifadelerinde “Yardımseverlik” temasının; “Aç gözünü daha vakit erken, gör şeytanın gör dediğini. Bir kulak ver 
de dinle, sağır sultanın duyduğunu. Sen öyle devekuşu gibi şaşkın şaşkın bakınırsan, bir gün duyarsın elbet, 
Dıral Dede’nin düdüğünü” ifadelerinde “Öz denetim ve Sorumluluk” temalarının işlendiği,

38.	“Delikanlı Gibi” adlı şarkıda geçen “Beni kovsalar dokuz köyden, doğruyu hep söylerim ben” ifadelerinde 
“Dürüstlük” temasının; “Benim de sabrımın sonu var” ifadesinde “Sabır” temasının işlendiği, 

39.	“Günaydın Çocuklar” adlı şarkıda geçen “Günaydın çocuklar (günaydın), hep güler yüzle karşılarsınız beni” 
ifadelerinde “Sevgi” temasının; “Tartışılmaz zevkler ve renkler” ifadesinde “Saygı” temasının işlendiği, 

40.	“Kezban” adlı şarkıda geçen “Bir bakışın yeter, düşerim yollarına, dünyalar güzeli Kezban” ifadelerinde “Sevgi” 
temasının; “Babası yıllarca didinip çabalamış, oğluna bir bağ bırakmış. Hayırsız evlat üzümünü yemiş ama 
merak edip de sormamış” ifadelerinde “Sorumluluk” temasının işlendiği,

41.	“Güle Güle Oğlum” adlı şarkıda geçen “Sevdiğin kızla bugün evleniyorsun” ifadesinde “Sevgi” temasının; 
“Yine de son bir nasihat benden sana. Tanrı’nın en büyük lütfu bu unutma. Sar onu kollarınla sar” ifadelerinde 
“Sorumluluk” temasının işlendiği,

42.	“Hatırlasana” adlı şarkıda geçen “O akşam ayrılırken, seviyorum demiştin” ifadesinde “Sevgi” temasının; 
“Gücüm kalmadı dayanmaya” ifadesinde “Sabır” temasının işlendiği,

43.	“Hayır” adlı şarkıda geçen “Bir gün olsun kapım çalıp, halim nedir sordun mu ki” ifadelerinde “Sorumluluk” 
temasının; “Sen hiçbir zaman dost olmadın” ifadesinde “Dostluk” temasının; “Hayır, hayır boşuna yalvarma, 
inanmıyorum sana” ifadelerinde “Dürüstlük” temasının işlendiği,

44.	“Ahmet Beyin Ceketi” adlı şarkıda geçen “Kimi sırtüstü yatar kimi boşta gezerken, Kul Ahmet erken kalkar, 
haydi ya nasip derdi” ifadelerinde “Sorumluluk” temasının; “Herkes gömlek giyerken Ahmet ceket giyerdi, 
konu komşuya dert oldu Kul Ahmet’in ceketi” ifadelerinde “Öz denetim ve Saygı” temalarının; “Kul Ahmet 
dedi yalan dünya, çıkardı ceketini örttü garibin üstüne, kaldırdı cenazeyi” ifadelerinde “Yardımseverlik” 
temasının; “Bizim Kul Ahmet birden bire oluverdi Ahmet Bey, ceket ise Ahmet Bey’in ceketi” ifadelerinde 
“Saygı” temasının işlendiği,



191Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 182-200

Barış Manço’ya Ait Şarkıların Değerler Eğitimi Kapsamında İncelenmesi
45.	“Affet Beni” adlı şarkıda geçen “Sana döndüm yine, biliyorum suç bende” ifadesinde “Öz denetim” temasının; 

“Son bir kez seni görmek istedim. Geceler boyu bu anı bekledim” ifadelerinde “Sevgi” temasının işlendiği,

46.	“Gönül Ferman Dinlemiyor” adlı şarkıda geçen “Gönül ferman dinlemiyor, yok mu bunun ilacı” ifadesinde 
“Sevgi ve Öz denetim” temalarının; “Bir gün elbet dolar çilem” ifadesinde “Sabır” temasının işlendiği,

47.	“Ömrümün Sonbaharında” adlı şarkıda geçen “Hep yüzüme kapandı, dost bildiğim kapılar” ifadesinde 
“Dostluk” temasının; “Gönlüm katlansın diye, gören göz görmez oldu” ifadesinde “Öz denetim” temasının; 
“Artık hiç dönmeyecek, sevgiliyi beklerim” ifadesinde “Sevgi” temasının işlendiği,

48.	“Anahtar” adlı şarkıda geçen “Aşık oldum delicesine” ifadesinde “Sevgi” temasının; “Annem dedi oğlum 
anlamadın mı? Vazgeç bu sevdadan bu kız fazla akıllı. Ah benim saf oğlum! Ah oğlum! Anlamadın mı?” 
ifadelerinde “Öz denetim” temasının; “Aşkın gözü kör olurmuş, annem galiba haklı” ifadelerinde “Saygı” 
temasının işlendiği,

49.	“Kalpler Beraber” adlı şarkıda geçen “Kalpler beraber, gözler beraber, el ele seninle, güzeldi geceler” 
ifadelerinde “Sevgi” temasının işlendiği,

50.	“Zehra” adlı şarkıda geçen “Zehra seni çok seviyoruz, bir türlü sana git diyemiyoruz. Ama artık anla be Zehra” 
ifadelerinde “Sevgi, Sabır, Öz denetim ve Saygı” temalarının işlendiği,

51.	“Sahilde” adlı şarkıda geçen “Seninle yürümüştük bu sahilde. Bilmem hala benim gibi sen de hatırlar mısın? El 
ele söz vermiştik bu sahilde” ifadelerinde “Sevgi” temasının işlendiği,

52.	“S.O.S Aman Hocam” adlı şarkıda geçen “Kulağımda hocanın altın sözleri” ifadesinde “Saygı” temasının 
işlendiği,

53.	“Süper Babaanne” adlı şarkıda geçen “Dişi kuş yuvasını severek kuracak ki bu iş tamamına ersin. Erkek 
kanadını şöyle bir açacak ki bu iş tamamına ersin” ifadelerinde “Sorumluluk” temasının işlendiği; “Kırk yıl, bir 
yastıkta tam kırk yıl. Anlat babaanne ölümsüz aşkını” ifadelerinde “Sevgi ve Saygı” temalarının işlendiği,

54.	“Nerede” adlı şarkıda geçen “Kah üzüntüm kah sevincim, can yoldaşım kadınım nerde?” ifadesinde “Sevgi” 
temasının işlendiği,

55.	“Düriye” adlı şarkıda geçen “Benim gönlüm sende, senin gönlün kimde?” ifadesinde “Sevgi” temasının; “Dama 
çıkmak isteyen, merdivenden iner mi? İnsan attan inip hiç, eşşeğe biner mi?” ifadelerinde “Öz denetim” 
temasının işlendiği,

56.	“Olmaya Devlet Cihan’da Bir Nefes Sıhhat Gibi” adlı şarkıda geçen “Doğru tartan esnaf rahat, huzurlu gezer” 
ifadesinde “Dürüstlük” temasının; “Eğrinin ve doğrunun hesabı mahşerde. Dünyada biraz huzur, her şeye 
bedel” ifadesinde “Adalet, Saygı ve Sorumluluk” temasının; “Sağlığın nasıl gülüm” ifadesinde “Sevgi” temasının; 
“İlaç neye yarar vade gelmişse eğer” ifadesinde “Saygı” temasının işlendiği,

57.	“Osman” adlı şarkıda geçen “Osman bir aşık oğlan” ifadesinde “Sevgi” temasının; “Gel büyük sözü dinle 
Osman” ifadesinde “Saygı” temasının; “Hani kan kardeştik Osman” ifadesinde “Dostluk” temasının; “Allahın 
verdiği canı, almak sana mı kaldı Osman?” ifadesinde “Öz denetim” temasının işlendiği,

58.	“Al Beni” adlı şarkıda geçen “Dinle sevdiceğim, gözbebeğim, tatlı dillim” ifadesinde “Sevgi” temasının işlendiği,

59.	“Söyle Zalim Sultan” adlı şarkıda geçen “Söyle sevmedim mi?” ifadesinde “Sevgi” temasının işlendiği,

60.	“Bu Gün Bayram” adlı şarkıda geçen “Sen gittin gideli, içimde öyle bir sızı var ki, yalnız sen anlarsın” ifadesinde 
“Sevgi” temasının; “Bugün bayram erken kalkın çocuklar. Giyelim en güzel giysileri. Elimizde taze kır çiçekleri, 
üzmeyelim bugün annemizi” ifadesinde “Sorumluluk ve Saygı” temalarının işlendiği,

61.	“Mahkum” adlı şarkıda geçen “Koca ekmeği paylaşmak dururken, tek bir lokmanın kavgası uğruna. İşte 
sonunda yalnızız baş başa” ifadelerinde “Öz denetim” temasının; “Sevmek nedir öğrenmeden, gençliği 
görmeden yaşlanmaya” ifadesinde “Sevgi” temasının işlendiği,



192

Tolga Güler, Aynur Elhan Nayir

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 182-200

62.	“Dört Kapı” adlı şarkıda geçen “Ilık bir tas çorba yeter, rızkım buymuş der içerim” ifadesinde “Saygı” 
temasının; “Kadir kıymet anlayana, sandık açmasan da olur” ifadesinde “ Sevgi” temasının; “Barış’ım, uzaktan 
geldim. Dört kapı önünde durdum. Dört kapıdan geçemezsem, geldiğim gibi giderim” ifadelerinde “Öz 
denetim” temasının işlendiği,

63.	“Lahburger” adlı şarkıda geçen “Hamburger, gençliğin sevgilisi” ifadesinde “Sevgi” temasının; “Rakı da bir 
ayran da içmesini bilene, şap da bir şeker de bir tokum diyene. Şal da bir çuha da bir giymesini bilene, güzel de 
bir çirkin de sevdim diyene” ifadelerinde “Öz denetim” temasının işlendiği,

64.	“Abbas Yolcu” adlı şarkıda geçen “Korkunun ecele faydası yok, bu koşuşma niye? Abbas yolcu soran yok, 
yolculuk nereye? Kim kaldı geriye” ifadelerinde “Öz denetim” temasının işlendiği,

65.	“Dut Ağacı” adlı şarkıda geçen “Koştum ellerine sarıldım önce tanımadı, sonra Rıza Amca’nın sımsıcak 
ellerinde çocukluğumu yeniden yaşamaya başladım” “Sevgi ve Saygı” temalarının; “Dünü bilmeden bugünü 
yaşamanın bedeli öylesine ağırdı ki” ifadesinde “Öz denetim” temasının; “Yarını bugünden kurtarmak 
için hayatımda ikinci kez söz verdim. Birinciyi tutamamıştım ama ikinci sözümü tutacağıma söz verdim” 
ifadelerinde “Sorumluluk” temasının işlendiği, 

66.	“Kazma” adlı şarkıda geçen “Dilim sürçerse, kusura bakmayın. Bir fincan kahvenin, kırk yıl hatırı var” 
ifadelerinde “Saygı” temasının; “Diyeceğim o ki, kişi yetinmeli. Yaşam dediğin, kısacık bir çizgi. Namus, 
şeref, onur hepsi güzel ama en önemlisi, helal alın teri” ifadelerinde “Sorumluluk, Öz denetim ve 
Dürüstlük” temalarının; “Sen yan gelip yatar karnın guruldarken, evdeki bulgur, herkese yeter” ifadelerinde 
“Yardımseverlik” temasının işlendiği,

67.	“Bal Sultan” adlı şarkıda geçen “Bakmaya kıyamazdım, öyle güzeldi Bal Sultan” ifadesinde “Sevgi” temasının 
işlendiği,

68.	“Aman Yavaş Aheste” adlı şarkıda geçen “Sabırlı derviş, murada ermiş” ifadesinde “Sabır” temasının; “Söz 
gümüşse, sükut altınmış. Demek ki susmak, daha kıymetli. Sessiz sakin, durmak varken, konuşup yorulana 
bilmem ne demeli” ifadelerinde “Öz denetim” temasının işlendiği, 

69.	“Eski Bir Fincan” adlı şarkıda geçen “Bir tek bu fincan kaldı, yüzyıllık sevdalarla” ifadesinde “Sevgi” temasının; 
“Düşüp kırılsa bile, topla tamir et oğlum. Kahve yaşın gelecek, bu fincanı iyi sakla” ifadelerinde “Saygı ve 
Sorumluluk” temalarının işlendiği,

70.	“Ademoğlu Kızgın Fırın Havva Kızı Mercimek” adlı şarkıda geçen «Deli gönül sevdi mi istemez yorgan döşek» 
ifadesinde «Sevgi» temasının; «Tanrı böyle buyurmuş, dünya böyle kurulmuş. Her ademoğluna bir Havva 
nasip olmuş» ifadelerinde «Saygı» temasının işlendiği,

71.	“Ali Yazar Veli Bozar” adlı şarkıda geçen “Üzülmüşüm, neye yarar. Keskin sirke küpüne zarar” ifadesinde “Öz 
denetim” temasının; “Bir gün dönsem sözümden, düşerim dost gözünden” ifadesinde “Dostluk ve Dürüstlük” 
temalarının; “Rahmet yağarken dostlar, ben ıslanmışım çok mu?” ifadesinde “Saygı” temasının işlendiği,

72.	“Arkadaşım Eşşek” adlı şarkıda geçen “Ayrılık geldi başa katlanmak gerek. Seni çok çok özledim, arkadaşım 
eşşek” ifadelerinde “Sevgi, Dostluk ve Sabır” temalarının işlendiği,

73.	“Cacık” adlı şarkıda geçen “Oğlan aldı başını gitti kız zaten lafımı dinlemezdi” ifadesinde “Saygı” temasının; 
“Çivi çiviyi söker derler, soğuktan donanı buzla ovarlar. Ben zaten yanmışım dostlar, peki beni fırına mı 
koysalar” ifadelerinde “Öz denetim” temasının işlendiği,

74.	“Eğri Büğrü” adlı şarkıda geçen; “Ben bulmuşum nazlı yari” ifadesinde “Sevgi” temasının; “Kim seçer ki bozuk 
yolu? Eğri eğri, doğru doğru. Benim yolum bana doğru, hiç yolumdan döner miyim?” ifadelerinde “Dürüstlük 
ve Öz denetim” temalarının; “Sevdiğini al diyorlar, alsam bile yar yeter mi?” ifadelerinde “Sorumluluk” 
temasının işlendiği,

75.	“Bir Selam Sana Gönül Dağlarından” adlı şarkıda geçen “Bir dilim ekmeği bölüşürüm seninle. Suyu aynı tastan 
yudumlarım seninle. Eğer kalbin kırıksa dost yüzünden” ifadelerinde “Yardımseverlik ve Dostluk” temalarının 



193Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 182-200

Barış Manço’ya Ait Şarkıların Değerler Eğitimi Kapsamında İncelenmesi
işlendiği,

76.	“Ne Ola Yar Ola” adlı şarkıda geçen “Ahu gibi gözleri baktıkça yürek yakan yar ola” ifadesinde “Sevgi” 
temasının işlendiği,

77.	“Yeni Bir Gün Doğdu Merhaba” adlı şarkıda geçen “Tatlı komşu Ayşe teyze, emekli Salih öğretmen, yeni bir 
gün doğdu merhaba. Dostlar merhaba” ifadelerinde “Sevgi ve Dostluk” temalarının işlendiği,

78.	“Ne Köy Olur Senden, Ne de Kasaba” adlı şarkıda geçen “Geriye ne kaldı bir kuru sevdayla, ne köy olur benden 
ne de kasaba” ifadelerinde “Öz denetim” temasının işlendiği,

79.	“Elveda Ölüm” adlı şarkıda geçen “Tatlı komşu Ayşe teyze, emekli Salih öğretmen, hepinize, hepinize elveda. 
Dostlar elveda” ifadelerinde “Sevgi ve Dostluk” temalarının işlendiği,

80.	“Acıh’da Bağa Vir” adlı şarkıda geçen “Bulguru yağı bulan çorbasın kaynatır. Ya bulamayan gariban, 
omuzunu oynatır. Acıh da bağa vir, biraz da oğa vir. Çevir kazı yanmasın, aman kız uyanmasın” ifadelerinde 
“Yardımseverlik ve dürüstlük” temalarının; “Ayağında yok postal, başına giyer püskül. Sonradan görmesi 
meğersem ne müşkül. Ya hiç bir şey bilmemek pilav üstüne keşkül” ifadelerinde “Öz denetim” temasının 
işlendiği,

81.	“Kayaların Oğlu - 2023” adlı şarkıda geçen “Toprak anam sevgi dolu, bereket dolu” ifadesinde “Sevgi” 
temasının; “Ve sen kayaların oğlu, bu taşı toprağı bir arada tutacaksın. Kolay değil kayaların oğlu olmak. 
Kuzeyden esen rüzg’ra, güneyden gelen kavurucu sıcağa karşı koruyacaksın onları. Kolay değil, kolay değil 
kayaların oğlu olmak” ifadelerinde “Vatanseverlik, Sorumluluk ve Saygı” temalarının işlendiği,

82.	“Yol Verin Ağalar Beyler” adlı şarkıda geçen “Yol verin hele bir yol geçeyim, yol verin yare kavuşayım” 
ifadelerinde “Sevgi” temasının; “Bekledim, tam yedi iklim geçti. Bekledim, bağ bahçe bozuldu. Yol verin ağalar 
beyler, bitsin bu hasret” ifadelerinde “Sabır” temasının işlendiği,

83.	“Gülme Ha Gülme (Baykoca Destanı)” adlı şarkıda geçen “Turnalardan haberimi aldığın gün sevdiceğim” 
ifadesinde “Sevgi” temasının işlendiği,

84.	“Vur Ha Vur (Baykoca Destanı)” adlı şarkıda geçen “Karadeniz içinde yatar gemiler, topçu dağları döver yer 
gök iniler” ifadesinde “Vatanseverlik” temasının; “Banu Çiçek Bay Koca’yı bir ümit bekler” ifadesinde “Sevgi ve 
Sabır” temalarının işlendiği,

85.	“Durma Ha Durma (Baykoca Destanı)” adlı şarkıda geçen “Yağmur ince ığıl ığıl ağlar. Her damlası yüreğimi 
dağlar. Seni bana çok görenler neyler» ifadelerinde «Sevgi» temasının işlendiği,

86.	Seher Vakti” adlı şarkıda geçen “Ben bir yeşil gözlü yar sevmiştim. Gece gündüz başın beklemiştim” 
ifadelerinde “Sevgi” temasının işlendiği,

87.	“Unutamıyorum” adlı şarkıda geçen “Sen tek mutlu ol, başka arzum yok. Bense seni unutamıyorum” 
ifadelerinde “Sevgi” temasının işlendiği,

88.	“Binboğanın Kızı” adlı şarkıda geçen «Dere tepe demem güzel, ararım seni» ifadesinde «Sevgi ve Sabır» 
temalarının; «Kozan Yaylası›ndan geldim, Barış›tır adım. Bugün varsak yarın yoğuz, doğrudur sözüm» 
ifadelerinde «Dürüstlük» temasının işlendiği,

89.	“Küheylan” adlı şarkıda geçen “Neslihan derler güzelin, adını duydum breh breh. Gül yüzünü görmeye geldim” 
ifadelerinde “Sevgi” temasının; “Kalk gidelim Küheylan, uçalım gayri oy, sen bana dön ben sana gayri. Kalk 
gidelim Küheylan, uçalım gayri oy, kendimize varalım gayri. Kalk gidelim Küheylan, uçalım gayri oy, evimize 
dönelim gayri” ifadelerinde “Dostluk” temasının;

90.	“Ölüm Allah’ın Emri” adlı şarkıda geçen “Yıllarca seni bekledim durdum. Göç vakti geldi, artık yoruldum. 
İstemem tatsın aşk acısını” ifadelerinde “Sevgi ve Sabır” temalarının; “Ölüm Allah’ın emri, ayrılık olmasaydı” 
ifadesinde “Saygı” temasının işlendiği,



194

Tolga Güler, Aynur Elhan Nayir

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 182-200

91.	“Dön Desem Dönermisin” adlı şarkıda geçen “Gitme biraz daha kal, göreyim doya doya” ifadesinde “Sevgi” 
temasının işlendiği bulgularına ulaşılmıştır. 

Barış Manço’ya Ait Şarkıların, İlkokul, Ortaokul ve Lise Müzik Eğitiminde Kullanılabilirlik Durumları

Tablo 1. 

Barış Manço’ya ait şarkıların ilkokul, ortaokul ve lise müzik eğitiminde kullanılabilirlik durumları (Güler, 2024)

Sıra no Şarkı Adı Eğitim Kademeleri
1 Dağlar Dağlar O, L
2 Gül Pembe L
3 İşte Hendek İşte Deve O, L
4 Sarı Çizmeli Mehmet Ağa İ, O, L
5 Kara Sevda L
6 Hal Hal O, L
7 Kol Düğmeleri L
8 Unutamadım L
9 Aynalı Kemer O, L
10 Beyhude Geçti Yıllar L
11 Nazar Eyle L
12 Can Bedenden Çıkmayınca O, L
13 Dönence L
14 Anlıyorsun Değilmi O, L
15 Gül Bebeğim -
16 Halil İbrahim Sofrası O, L
17 Yolla Yarim -
18 Alla Beni Pulla Beni L
19 Domates Biber Patlıcan O, L
20 Ben Bilirim O, L
21 Sakız Hanım İle Mahur Bey O, L
22 Gibi Gibi L
23 Hemşerim Memleket Nire L
24 Yine Yol Göründü Gurbete O, L
25 Nane Limon Kabuğu İ, O, L
26 Müsaadenizle Çocuklar O, L
27 Bal Böceği -
28 Al Beni -
29 Sarıl Bana -
30 Benden Öte Benden Ziyade -
31 Yol L
32 En Büyük Mehmet Bizim Mehmet L
33 Süleyman O, L
34 Ayı İ, O, L
35 Gel L
36 Allahım Güç Ver Bana -
37 Dıral Dede’nin Düdüğü O, L
38 Delikanlı Gibi L
39 Günaydın Çocuklar İ, O
40 Kezban O, L



195Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 182-200

Barış Manço’ya Ait Şarkıların Değerler Eğitimi Kapsamında İncelenmesi

41 Güle Güle Oğlum L
42 Hatırlasana L
43 Hayır L
44 Ahmet Beyin Ceketi L
45 Affet Beni L
46 Gönül Ferman Dinlemiyor L
47 Ömrümün Sonbaharında L
48 Anahtar L
49 Kalpler Beraber L
50 Zehra O, L
51 Sahilde L
52 S.O.S. Aman Hocam O, L
53 Süper Babaanne İ, O, L
54 Nerede O, L
55 Düriye O, L
56 Olmaya Devlet Cihan’da Bir Nefes Sıhhat Gibi O, L
57 Osman -
58 Al Beni (Değmesin Yağlı Boya albümündeki) L
59 Söyle Zalim Sultan L
60 Bu Gün Bayram İ, O, L
61 Mahkum -
62 Dört Kapı O, L
63 Lahburger -
64 Abbas Yolcu L
65 Dut Ağacı L
66 Kazma O, L
67 Bal Sultan L
68 Aman Yavaş Aheste L
69 Eski Bir Fincan O, L
70 Ademoğlu Kızgın Fırın Havva Kızı Mercimek -
71 Ali Yazar Veli Bozar O, L
72 Arkadaşım Eşşek İ, O
73 Cacık -
74 Eğri Büğrü L
75 Bir Selam Sana Gönül Dağlarından O, L
76 Ne Ola Yar Ola L
77 Yeni Bir Gün Doğdu Merhaba O, L
78 Ne Köy Olur Senden, Ne de Kasaba L
79 Elveda Ölüm L
80 Acıh’da Bağa Vir O, L
81 Kayaların Oğlu O, L
82 Yol Verin Ağalar Beyler L
83 Gülme Ha Gülme (Baykoca Destanı) L
84 Vur Ha Vur (Baykoca Destanı)” O, L
85 Durma Ha Durma (Baykoca Destanı) L
86 Seher Vakti O, L
87 Unutamıyorum -
88 Binboğanın Kızı L



196

Tolga Güler, Aynur Elhan Nayir

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 182-200

89 Küheylan O, L
90 Ölüm Allah’ın Emri L
91 Dön Desem Dönermisin L

*Eğitim kademeleri İ:İlkokul, O:Ortaokul, L:Lise.

Barış Manço’ya ait şarkılardan 13 tanesinin (Gül bebeğim, Yolla yarim, Bal böceği, Al beni, Sarıl bana, Benden öte 

benden ziyade, Allah’ım güç ver bana, Osman, Mahkum, Lahburger, Ademoğlu kızgın fırın Havva kızı mercimek, Cacık, 

Unutamıyorum), genel müzik eğitiminde, içerdiği sözel ifadeler bakımından pedagojik açıdan etkinliklerde yararlanmaya 

uygun olmadığı tespit edilmiştir. 

Sonuç ve Tartışma

Betimsel analiz sonuçlarına göre 70 şarkıda (%76,9) “sevgi”, 30 şarkıda (%32,9) “öz denetim”, 26 şarkıda (%28,5) “saygı”, 

20 şarkıda (%21,9) “sorumluluk, 17 şarkıda (%18,6) “sabır”, 12 şarkıda (%13,1) “dürüstlük”, 10 şarkıda (%10,9) “dostluk”, 

7 şarkıda (%7,6) “yardımseverlik, 5 şarkıda (%5,4) “adalet”, 4 şarkıda (%4,3) “vatanseverlik” kök değerinin işlendiği 

sonucuna ulaşılmıştır. Ayrıca en fazla değer teması ihtiva eden şarkıların, 6 kök değer ile “Halil İbrahim Sofrası” ve 

“Müsaadenizle Çocuklar” adlı şarkılar olduğu; 34 şarkıda (%37,3) sadece 1 kök değer temasının işlendiği, 57 şarkıda 

(%62,6) en az 2 ve daha fazla kök değer temasının işlendiği sonucuna ulaşılmıştır.

Bu sonuçlardan hareketle şarkılarda en fazla “sevgi” kök değerinin işlendiği gözlenmiştir. Barış Manço, “sevgi” 

konusundaki hassasiyetiyle ilgili olarak bir röportajında: 

Ben şu anda, görevini yapmış bir insanın huzur ve mutluluğu içinde çok yani çok doğru olduğu bir yerde 

olduğumu hissediyorum. Çünkü benim birinci misyonum insana sevgi vermekti. Sevgiyi müzikle, şarkı ile 

verebilirsin, birinci görevim insanlara sevgiyi ulaştırmaktı. Bu ulaştığı sürece şarkılarını öğrenmek, dinlemek 

için Türkçe öğrenebiliyor. Ben benim bu şekilde benim şarkılarımı dinlemek için Türkçe öğrenen Hollandalıları 

biliyorum, İsveçliler biliyorum, Güney Afrikalılar biliyorum, Güney Amerikalılar biliyorum. Yani sayısı çok. 

Sonuçta insanlara sevgiyi iletmek. Benim birinci misyonum, birinci görevim insanlara sevgiyi ulaştırmaktı. Bu 

ulaştığı sürece benim sorunum, filan şekilde veya feşmekan şekilde ulaşmak değil, insanlara gönül yolu ile direk, 

kalplerine ulaşmak. Onun için esas misyonum dediğim bu... (Kuyucu, 1997) şeklinde ifade etmiştir.

İçerdiği sözel ifadeler bakımından pedagojik açıdan etkinliklerde yararlanmaya uygun olmadığı tespit edilen 13 şarkı 

(%14,2) (Gül bebeğim, Yolla yarim, Bal böceği, Al beni, Sarıl bana, Benden öte benden ziyade, Allah’ım güç ver bana, 

Osman, Mahkum, Lahburger, Ademoğlu kızgın fırın Havva kızı mercimek, Cacık, Unutamıyorum) dışındaki 78 şarkıdan 

(%85,7) müzik dersi öğretim programlarında (MEB, 2018a; MEB, 2018b) yer alan değerler eğitimi kapsamındaki 10 kök 

değerin kazandırılmasında, genel müzik eğitiminde büyük ölçüde işlevsel olarak yararlanılabileceği sonucuna ulaşılmıştır.



197Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 182-200

Barış Manço’ya Ait Şarkıların Değerler Eğitimi Kapsamında İncelenmesi
Araştırma kapsamında literatür incelendiğinde konuyla ilgili pek çok araştırmanın yapıldığı; bu araştırmaların pek 

çoğunda farklı sayıda örnekleme alınan şarkılarla ya da farklı değer temaları kapsamında araştırmaların gerçekleştiği 

gözlenmiştir. Bu araştırmaların sonuçları itibariyle değerler eğitimde Barış Manço’ya ait şarkıların işlevsel olarak 

kullanılabileceği durumunun mevcut araştırmayı destekler mahiyette olduğu gözlenmiştir. Güncel olarak genel müzik 

eğitiminde kullanılan müzik ders kitaplarındaki bazı etkinliklerde sayıca çok az da olsa (bazı kitaplarda 1 ya da 2 şarkı, 

bazılarında hiç yer almadığı) Barış Manço’ya ait şarkılara yer verildiği gözlenmiştir. Ancak bunun yeterli düzeyde 

olmadığı söylenebilir. Bu bağlamda günümüz öğretim programlarında hassasiyetle üzerinde durulan «değerler eğitimi» 

konusunun aktarılmasında-kazandırılmasında, eğitim öğretim kademelerinin tamamında (ilkokul, ortaokul ve lise) bu 

şarkılardan etkin biçimde yararlanılması eğitsel süreçte oldukça önemli katkılar sağlayacaktır. Şarkılardan da amaca 

uygun biçimde öğrencilerin yaş düzeyi, ilgi, istek ve ses sahası vb. özellikleri de dikkate alınarak yararlanılması eğitsel 

açıdan son derece önem taşımaktadır. Burada eğitimcilere şarkıların bu kıstaslara uygunluğu bakımından değerlendirerek 

seçmek ve eğitim öğretim sürecinde yararlanmak üzere önemli görevler düşmektedir. 

Aynı zamanda Türkiye Yüzyılı Maarif Modeli kapsamında 2025 yılında güncellenen müzik dersi öğretim programları 

incelendiğinde değerler eğitimi ve değer temalarının “erdem- değer- eylem” çerçevesinde (MEB, 2025a; MEB,2025b) 

yapılandırılmış olduğu gözlenmiştir. Bu yönüyle de araştırmanın mevcut güncelliğini koruduğu söylenebilir.

Etik kurul onayı

Bu araştırmada insan, hayvan ve hassas veriler kullanılmadığı için etik kurul onayı gerekmemektedir.

Yazarlık katkısı

Çalışmanın tasarımı ve konsepti: TG, AEN, verilerin toplanması: TG; sonuçların analizi ve yorumlanması: TG, AEN; 
çalışmanın yazımı: TG, AEN. Tüm yazarlar sonuçları gözden geçirmiş ve makalenin son halini onaylamıştır.

Finansman kaynağı

Yazarlar, çalışmanın herhangi bir finansman almadığını beyan etmektedir.

Çıkar çatışması

Yazarlar, herhangi bir çıkar çatışması olmadığını beyan etmektedir.

Ethical approval

Ethical committee approval is not required for this research as it does not involve the use of human or animal subjects 
or sensitive data.

Author contribution

Study conception and design TG, AEN; data collection: TG; analysis and interpretation of results: TG, AEN; draft 
manuscript preparation: TG, AEN. All authors reviewed the results and approved the final version of the article.

Source of funding

The authors declare the study received no funding.

Conflict of interest

The authors declare that there is no conflict of interest.



198

Tolga Güler, Aynur Elhan Nayir

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 182-200

Kaynakça

Aça, M. (2019). Toplumsal değerlerle normların öğretilip hatırlatılmasında Barış Manço’nun rolü. Motif Akademi 

Halkbilimi Dergisi, 12(26) ,286-291. https://doi.org/10.12981/mahder.564794

Akıncı, M. Ş (2019). Kültürel ve ahlaki değerlerin öğretiminde müziğin yeri ve önemi. Akademik Sosyal Araştırmalar 

Dergisi, 7(91), 98-108. http://dx.doi.org/10.16992/ASOS.14917

Barış Manço Mix, (2024a, Haziran 26). Fil ile Kurbağa. https://www.barismancomix.com/muzik/diskografi-45likler-

fililekurbaga.php Erişim tarihi: 26.06.2024

Barış Manço Mix, (2024b, Haziran 26). Düğün Plağı https://www.barismancomix.com/muzik/diskografi-ekstra-

dugunplagi.php Erişim tarihi: 26.06.2024

Çobanoğlu, Ö. (2000). Barış Manço araştırmalarının önemi ve yöntemi üzerine tespitler. Milli Folklor, 6(46), 40-47.

Díez-Gutiérrez, E., Cermeño, E. ve Mallo-Rodríguez, B. (2022). (in)equality and the influence of reggaeton music as a 

socialisation factor: a critical analysis. Gender Studies, 21(1), 66-85. https://doi.org/10.2478/genst-2023-0005

Erdoğan, G. (2015). Barış Manço örneğinden hareketle müziğin ahlak eğitimindeki önemi ve işlevi. Eğitim ve Öğretim 

Araştırmaları Dergisi. 4(1), 117-124.

Güler, T. (2024). Barış Manço’nun Şarkıları’nın Müziksel Analizi ve Değerler Eğitimi Kapsamında İncelenmesi. (Tez no: 

882932). [Doktora Tezi, Necmettin Erbakan Üniversitesi]. YÖK Ulusal Tez Merkezi.

Günay, U. (1992), “Cumhuriyet Terkibi ve Barış Manço”, Milli Folklor, (13), 2-3.

Karasar, N. (2017). Bilimsel Araştırma Yöntemi. 32. Basım. Nobel Akademik Yayıncılık.

Kuyucu, M. (1997). Barış Manço ile Röportaj. https://www.spreaker.com/episode/baris-manco-nun-26-yil-sonra-

yayinlanan-ilk-roportaji-kendi-sesinden-hayati--52607515 Erişim tarihi: 29.06.2024

Kondracka-Szala, M. ve Michalak, M. (2019). Popular music in the educational space of polish preschools – the teacher’s 

perspective. International Journal of Music Education, 37(1), 22-42. https://doi.org/10.1177/0255761418789969

Şen, Y. (2006). Okulöncesi dönemde, çocuğun gelişiminde müziğin önemi. Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi, 7(1), 337-343.

T.C. MEB. (2010). 08/09/2010 tarihli ve B.08.0.TTK.0.72.02.00-6312 (2010/53) sayılı Genelge. (Erişim tarihi: 10.06.2024) 

https://sabancimtal.meb.k12.tr/meb_iys_dosyalar/41/01/342410/dosyalar/2019_03/20091637_degerler_egitimi_

genelge.pdf

T.C. MEB. (2018a). Ortaöğretim Müzik Dersi (9,10,11ve 12. sınıflar) Öğretim Programı. (Erişim tarihi:10.06.2024). https://

mufredat.meb.gov.tr/ProgramDetay.aspx?PID=359

T.C. MEB. (2018b). İlkokul (1-4. Sınıflar), Ortaokul ve İmam Hatip Ortaokulu (5-8. Sınıflar) Müzik Dersi Öğretim Programı. 

(Erişim tarihi:10.06.2024). https://mufredat.meb.gov.tr/ProgramDetay.aspx?PID=357

https://doi.org/10.12981/mahder.564794
https://www.barismancomix.com/muzik/diskografi-45likler-fililekurbaga.php
https://www.barismancomix.com/muzik/diskografi-45likler-fililekurbaga.php
https://www.barismancomix.com/muzik/diskografi-ekstra-dugunplagi.php
https://www.barismancomix.com/muzik/diskografi-ekstra-dugunplagi.php
https://www.spreaker.com/episode/baris-manco-nun-26-yil-sonra-yayinlanan-ilk-roportaji-kendi-sesinden-hayati--52607515
https://www.spreaker.com/episode/baris-manco-nun-26-yil-sonra-yayinlanan-ilk-roportaji-kendi-sesinden-hayati--52607515


199Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 182-200

Barış Manço’ya Ait Şarkıların Değerler Eğitimi Kapsamında İncelenmesi
T.C. MEB. (2025a). Ortaöğretim Müzik Dersi (Hazırlık, 9,10,11ve 12. sınıflar) Öğretim Programı. (Erişim tarihi:14.10.2025). 

https://mufredat.meb.gov.tr/ProgramDetay.aspx?PID=2025

T.C. MEB. (2025b). Müzik Dersi (1,2,3,4,5,6,7 ve 8. Sınıflar) Öğretim Programı. (Erişim tarihi:14.10.2025) https://

mufredat.meb.gov.tr/ProgramDetay.aspx?PID=1924

Taylor, D. (2021). ‘Come all you bold heroes, give ear to my song’: sport, drink and sex., From Mummers to Madness: A 

Social History of Popular Music in England, c.1770s to c.1970s içinde. 69-84. University of Huddersfield Press.

Turan, L. ve Çelik, H. (2019). Yedinci sınıf Türkçe dersi millî kültür temasının Barış Manço şarkılarıyla öğretiminin öğrenci 

başarısına etkisi. Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi. 65, 533-566. http://dx.doi.org/10.14222/Turkiyat3954

Turanalp, M., F. (2019). Şarkılarla dinî ve ahlakî değer aktarımı: Barış Manço örneği. Bilimname. 2019(37). 685-724. 

https://doi.org/10.28949/bilimname.520307

Yalçın, E. (2019). Barış Manço’da ahilik kültürünün izleri. Dede Korkut Uluslararası Türk Dili ve Edebiyatı Araştırmaları 

Dergisi, 8(19), 254-271. http://dx.doi.org/10.25068/dedekorkut290

Yıldırım, A. ve Şimşek, H. (2016). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. 10. Baskı. Seçkin Yayıncılık.

Yıldırım, D. (1999). Dede Korkut’tan ozan Barış’a dönüşüm. Türk Dili Dil ve Edebiyat Dergisi, 570, 505-530.

Extended Abstract

In music lessons, songs are educational materials that stimulate students’ cognitive, affective, and psychomotor domains, 

are used to convey many of the learning outcomes in music lesson teaching programs, and make the lesson process 

enjoyable. In addition, they play an important role in conveying the value themes within the scope of “values education” 

that are intended to be imparted to students, as they are complementary partners in the educational process. In imparting 

value themes to students and supporting in-class activities and learning outcomes, it is extremely important to carefully 

select educational materials and songs that are appropriate for student levels and developmental stages. In this context, 

the songs of our state artist Barış Manço, who is sensitive to universal, national, and social values and whose works are 

recognized by many people, young and old, are likely to be used as materials in the music education process due to their 

popularity and the didactic elements they contain.

The aim of this study is to demonstrate the functionality and supportive nature of songs with lyrics by Barış Manço in 

instilling “core values” (justice, friendship, honesty, self-control, patience, respect, love, responsibility, patriotism, and 

charity) in students, as outlined in the “Primary School (Grades 1-4), Secondary School, and Imam Hatip Secondary 

School (Grades 5-8) Music Curriculum” approved by the Board of Education (TTKB) on 19.01.2018 with decision 

number 5, and in the “Secondary Education Music Curriculum (Grades 9, 10, 11, and 12)” approved by the TTKB on 

19.01.2018 with decision number 22. The songs analyzed within the scope of the research were selected using the criterion 



200

Tolga Güler, Aynur Elhan Nayir

Journal of the Music Research Association, 2025, 1(1), 182-200

sampling method and consist of 91 Turkish-language works with lyrics by Barış Manço, which he performed on album 

recordings (vinyl, cassette, CD). The research is designed as a descriptive study with a survey model. In the study using 

the document analysis method, a descriptive analysis of the root value themes contained in the song lyrics was conducted. 

The root value themes that make up the analysis unit are based on their meanings in the Turkish Language Association’s 

online dictionary. According to the analysis results, it was found that the core value of “love” was addressed in 70 songs 

(76.9%), “self-control” in 30 songs (32.9%), “respect” in 26 songs (28.5%), “responsibility” in 20 songs (21.9%), “patience” 

in 17 songs (18.6%), “honesty” in 12 songs (13.1%), “friendship” in 10 songs (10.9%), “benevolence” in 7 songs (7.6%), 

“justice” in 5 songs (5.4%), and “patriotism” in 4 songs (4.3%). Based on this, it was concluded that the lyrics of Barış 

Manço’s songs, in terms of the value themes they contain, support at least one of the core values directly or indirectly, 

and that the most frequently addressed core value theme is “love”. In addition to these, it was also determined that the 

expressions in the lyrics of 13 songs (14.2%) were pedagogically unsuitable for use in events. Based on the findings of 

the study and considering the results of previous research supporting this study in the literature, it can be said that the 

effective use of these songs in the general education process (primary school, middle school, and high school) will make 

a significant contribution to instilling the concept of “values education,” which is emphasized with sensitivity in today’s 

teaching programs.


	_Hlk215001337
	_Hlk215006234
	_Hlk196438097
	_Hlk196438113
	_Hlk196438185
	_Hlk196438407
	OLE_LINK1
	_Hlk196438745
	_Hlk196438779
	_Hlk188459741
	_Hlk210557831
	_Hlk210558590

